
Información del Tepeyac para los pueblos de MéxicoInformación del Tepeyac para los pueblos de México

EDICIÓN 
DIGITAL

ISSN 2007-4603

PUBLICACIÓN MENSUAL GRATUITA DE LA BASÍLICA DE GUADALUPE, AÑO XXVI, N°298

ENERO 2026



SUMARIO
Número 298 | Año XXVI | Enero 2026

¿QUÉ PUEDE SALVARNOS SINO EL AMOR? 
CRISTOCENTRISMO GUADALUPANO Y LA 
PEDAGOGÍA MATERNA DE DIOS
Rodrigo Guerra López
Secretario de la Pontificia Comisión para América Latina 

Presbítero Nerio Solís Chin, SJ
Coordinador Nacional de la Red Mundial de Oración del Papa

Información del Tepeyac para los pueblos de MéxicoInformación del Tepeyac para los pueblos de México

EDICIÓN 
DIGITAL

ISSN 2007-4603

PUBLICACIÓN MENSUAL GRATUITA DE LA BASÍLICA DE GUADALUPE, AÑO XXVI, N°298

ENERO 2026

    

PORTADA:
Gómez, Jerónimo, Adoración de los Reyes, 
 Museo de la Basílica de Guadalupe

FORMACIÓN Y ESPIRITUALIDAD

INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL 
PAPA LEÓN XIV

LA VILLA DE GUADALUPE A TRAVÉS
DEL TIEMPO

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

8
11
15
42

EDITORIAL
CAMINANDO CON SANTA MARÍA DE GUADALUPE, 
MADRE DE LA ESPERANZA 4

8

ORAR CON LA PALABRA DE DIOS: FUNDAMENTO 
ESPIRITUAL PARA LOS CRISTIANOS

LA ADORACIÓN DE LOS REYES, METÁFORA DE LA 
UNIVERSALIDAD DE JESÚS

GUADALUPE Y EL MUNDO DE LAS FLORES: 
CÓMO LOS PUEBLOS DEL MÉXICO ANTIGUO 
RECONOCIERON A LA MADRE DE DIOS 

Ricardo Espinosa Tovar
Zona Arqueológica Tlatelolco, INAH 

Mtra. Alejandra Olguín González 
Biblioteca Lorenzo Boturini de la Basílica de Guadalupe

Joseph Julián González y Monique González 

Cango. Jorge Antonio Palencia Ramírez de Arellano 
Teólogo lectoral Cabildo de Guadalupe

11

15

21

LA EPIFANÍA DEL SEÑOR: LA ADORACIÓN DE LOS 
REYES MAGOS

18

2 |  ENERO 2026



DIRECTOR 
M. Iltre. Cango. Dr. Gustavo Watson Marrón

CONSEJO EDITORIAL 
M. Iltre. Cango. Dr. Gustavo Watson Marrón

Mtro. Pedro Pablo Pérez García
Mtra. Alejandra Olguín González 

EDITOR
Lic. Gabriela Anaya Carreño

FOTOGRAFÍA Y DISEÑO GRÁFICO
Comunicación y Difusión 

de la Basílica de Guadalupe

LA NARRACIÓN TEXTUAL DE LA APARICIÓN DE LA 
VIRGEN DE GUADALUPE EN UNA PINTURA DE 1667

Mtra. Nydia Mirna Rodríguez Alatorre
Museo de la Basílica de Guadalupe

Boletín Guadalupano, revista mensual año XXVI número 
298, enero de 2026. Editor Responsable: Gabriela Anaya 
Carreño. Número de Certificado de Reserva de Derechos 
otorgado por el Instituto Nacional del Derecho de Autor 
04-2004-102812475400-106.ISSN 2007-4603. Número de 
Certificado de Licitud y Contenido número 10545 y Certificado 
de Licitud de Título número 12972 otorgado por la Comisión 
Calificadora de Publicaciones y Revistas Ilustradas de 
la Secretaría de Gobernación, Nombre y domicilio del 
impresor: Natosa Impresores S.A. de C.V., Callejón Hidalgo 
Mz. 16 Lt. 9C, Colonia San Miguel, Alcaldía Iztapalapa, 
C.P.09360, Ciudad de México. Tel. 55 7261-7976. Domicilio 
de la Publicación y Distribuidor: Basílica de Guadalupe A.R., 
Fray Juan de Zumárraga número 2, Colonia Villa Gustavo A. 
Madero, Alcaldía Gustavo A. Madero, C.P. 07050, Ciudad de 
México Tel. 55 5118- 0500 ext. 473 www.virgendeguadalupe.
org.mx Queda estrictamente prohibida la reproducción total 
o parcial de los contenidos e imágenes de la publicación 
sin previa autorización del Boletín Guadalupano.

27

LA SAGRADA IMAGEN DE SANTA MARÍA DE 
GUADALUPE, COMO PUNTO DE PARTIDA

UN SONETO GUADALUPANO DE LUIS DE SANDOVAL 
ZAPATA

CINCUENTA AÑOS DE LA CASITA DE LA VIRGEN

LOS FRANCISCANOS Y LA VIRGEN DE GUADALUPE 
DEL TEPEYAC HASTA 1562
Dr. David Sánchez Sánchez
Director de la Facultad de Humanidades UPAEP, Presidente del 
Centro de Estudios Guadalupanos (CEG), Investigador SPES

Dr. Tesiu Rosas Xelhuantzi 
Instituto de Investigaciones Históricas, UNAM

Dra. Citlalli Luna Quintana
El Colegio de México

Mtro. Pedro Pablo Pérez García
Biblioteca Lorenzo Boturini, INBG

31

31

38

24

ENERO  2026  |                      3



FELIZ AÑO DEL SEÑOR 2026, que iniciamos con la Solemnidad de Santa María, Madre de Dios:

Desde los tiempos más antiguos, la Bienaventurada Virgen es honrada con el título de Madre 
de Dios, (Concilio Vaticano II Constitución Dogmática de la Iglesia Lumen Gentium Núm. 66) 

on esta Solemnidad se concluye la 
Octava de Navidad, el conjunto de 
ocho días, desde el 25 de diciembre 
al 1° de enero, en los que la Iglesia 

celebra el Nacimiento de Jesús. Ya los prime-
ros cristianos llamaban a la Virgen María la 
“Theotokos”, que en griego significa “Madre de 
Dios”. Los Obispos reunidos en el Concilio de

Éfeso (431), ciudad donde según la tradición
la Virgen pasó sus últimos años antes de ser 
asunta al cielo, declararon: La Virgen María 
sí es Madre de Dios porque su Hijo, Cristo, 
es Dios. Y para nosotros aquí en el Tepeyac, 
es de singular importancia esta Solemnidad, 
ya que María se presentó en 1531 como: Ma-
dre de verdaderísimo Dios por quien vivimos.

EDITORIAL

AÑO NUEVO 2026, 
bajo el amparo de la Madre de Dios

C

M. Iltre. Sr. Cango. Mons. Jorge Antonio Palencia Ramírez de Arellano 
Canónigo Lectoral del Cabildo de Guadalupe 

4 |  ENERO 2026



Asimismo en este año de 2026, será el año de 
preparación para la celebración Jubilar de 50° 
aniversario de la dedicación de la Nueva Basíli-
ca de Guadalupe (1976-2026), que nos permiti-
rá profundizar mejor el misterio de la Madre del 
Verbo Encarnado, en la realidad de la incultu-
ración del Nuevo Mundo y su expresión viva en 
la piedad y religiosidad guadalupana, presente 
desde hace casi 500 años, que servirá de in-
troducción a la magna celebración de V Cen-
tenario de su Aparición en el Tepeyac en 1531.

Además, en este Santuario Nacio-
nal conmemoraremos los 100 años 
del testimonio de los mártires cristeros 
mexicanos, que derramaron su sangre y defen-
diendo con su vida la fe católica en 1926-1929.

Estamos convencidos de que el martyria has-
ta la muerte es «la comunión más auténtica 
que existe con Cristo, que derrama su sangre 
y, en este sacrificio, acerca a quienes un tiem-
po estaban lejanos (cf. Ef 2,13)» Aún hoy po-
demos afirmar que allí donde el odio parecía 
impregnar cada aspecto de la vida, estos au-
daces servidores del Evangelio y mártires de 
la fe demostraron evidentemente que «el amor 
es más fuerte que la muerte». Recordamos a 
estos hermanos y hermanas nuestros con la 
mirada dirigida al Crucificado. Con su cruz Je-
sús nos ha manifestado el verdadero rostro de 
Dios, su infinita compasión por la humanidad; 
cargó sobre sí el odio y la violencia del mundo, 
para compartir la suerte de todos los que son 
humillados y oprimidos: “Él soportaba nuestros 
sufrimientos y cargaba con nuestras dolen-
cias” (Is 53,4). (Papa León XIV. 14 sep. 2025).

Grandes momentos celebraremos en 2026, en 
el Santuario – Basílica del Tepeyac, profundi-
zando nuestra identidad como Santuario Na-
cional y valorando los frutos que Santa María 
de Guadalupe ha sembrado en los corazones 
de sus hijos y que han inspirado la creación 
y múltiples modelos de vida consagrada, mo-
delos de servicio apostólico y especialmente 
la vivencia de la caridad en obras e institucio-
nes de ayuda y amparo de los más necesita-
dos y vulnerables, los pequeños hijos e hijas 
de Nuestra Madre Santísima de Guadalupe.

El título de Madre de Dios que aparece en las 
primeras oraciones marianas de los cristianos 
de Egipto del siglo III, nos anima para iniciar 
este año del Señor 2026, con esperanza y forta-
leza, por encima de los grandes retos y proble-
máticas sociales y políticas que enfrentamos:

“Bajo tu amparo nos acogemos,
Santa Madre de Dios;

no deseches las súplicas
que te dirigimos en nuestras necesidades,

antes bien, líbranos de todo peligro,
¡oh siempre Virgen, gloriosa y bendita!

Hoy más que nunca debemos volver a la raíz y 
fundamento de la Maternidad de María, que ya 
las primeras comunidades celebraban y ponían 
a los fieles cristianos, bajo el amparo y protec-
ción de la Virgen María. Se dice que por el siglo 
V, en Bizancio, había una “memoria de la Madre 
de Dios” que se celebraba el 26 de diciembre, 
al día siguiente de la Navidad. Poco a poco, 
esta memoria se fue introduciendo en la liturgia 

Murillo, Bartolomé Esteban, La Virgen del Rosario, 1650-
1655, óleo sobre tela, Museo Nacional del Prado

ENERO  2026  |                      5



romana en un día de la Octava de Navidad, de 
tal manera que el siglo VIII estaba plenamente 
consolidada. En 1931, el Papa Pío XI la esta-
bleció para el 11 de octubre, con ocasión del XV 
centenario del Concilio de Éfeso, y le dio una 
categoría equivalente a la solemnidad actual.

Años después, en esta fecha, San Juan XXIII 
inauguró en 1962, el Concilio Vaticano II y con 
la reforma litúrgica de 1969, la Maternidad de 
María pasó a celebrarse el 1° de enero, día en 
que se inicia el “calendario civil”. Un año an-
tes, en 1968, el Papa San Paulo VI instituyó 
para este día la Jornada Mundial de la Paz, 
por eso hasta nuestros días en el primer día 
del año se celebra a María y se ora por la paz.

El título Mariano Madre de Dios es el principal y 
el más importante dogma sobre la Virgen María 
y todos los demás dogmas marianos encuen-
tran su sentido en esta verdad de fe, por lo que 
nos urge profundizar este tesoro mariano que 
custodia el Santuario Nacional del Tepeyac.

Igualmente lo atestiguan las palabras de María 
Santísima de Guadalupe en el texto del Nican 
Mopohua:

…Ten la bondad de enterarte, por favor pon 
en tu corazón, hijito mío el más amado, que yo 
soy la perfecta siempre Virgen Santa María, 
y tengo el privilegio de ser Madre del verda-
derísimo Dios, de Ipalnemohuani, (Aquel por 
quien se vive), de Teyocoyani (del Creador 
de las personas), de Tloque Nahuaque (del 
Dueño del estar junto a todo y del abarcarlo 
todo), de Ilhuicahua Tlaltipaque (del Señor 
del Cielo y de la Tierra). Mucho quiero, ardo 
en deseos de que aquí tengan la bondad de 
construirme mi templecito, para allí mostrár-
selo a Ustedes, engrandecerlo, entregárselo 
a Él, a Él que es todo mi amor, a Él que es mi 
mirada compasiva, a Él que es mi auxilio, a Él 
que es mi salvación. (Nican Mopohua 26-28).

Anónimo novohispano, El Santuario de Guadalupe y 
tres advocaciones marianas: la Inmaculada Concepción, 
Guadalupe y la Asunción, Siglo XVIII, segunda mitad, Óleo 
sobre tela, Museo de la Basílica de Guadalupe

6 |  ENERO 2026



Nuestro compromiso como verdaderos hijos e 
hijas de Santa María de Guadalupe, será en este 
año de preparación para el Jubileo del 50° ani-
versario de la Dedicación de la Nueva Basílica, 
durante 2026, en profundizar la expresión Madre 
de Dios, tal como nos lo presenta San Juan Pa-
blo II en su Encíclica Redemptoris Mater (1987):

El Concilio Vaticano II, ha presentado en su 
magisterio a la Madre de Dios en el miste-
rio de Cristo y de la Iglesia. En efecto, si es 
verdad que “el misterio del hombre sólo se 
esclarece en el misterio del Verbo encarna-
do” como proclama el mismo Concilio, es ne-
cesario aplicar este principio de modo muy 
particular a aquella excepcional “hija de las 
generaciones humanas”, a aquella “mujer ex-
traordinaria que llegó a ser Madre de Cristo”. 

Sólo en el misterio de Cristo se esclarece ple-
namente su misterio. Así, por lo demás, ha 
intentado leerlo la Iglesia desde el comienzo. 
El misterio de la Encarnación le ha permitido 

penetrar y esclarecer cada vez mejor el mis-
terio de la Madre del Verbo encarnado. En 
este profundizar tuvo particular importancia
el Concilio de Éfeso (año de 431) durante el 
cual, con gran gozo de los cristianos, la ver-
dad sobre la maternidad divina de María fue 
confirmada solemnemente como verdad de 
fe de la Iglesia. María es la Madre de Dios 
(Theotokos), ya que por obra del Espíritu 
Santo concibió en su seno virginal y dio al 
mundo a Jesucristo, el Hijo de Dios consubs-
tancial al Padre. “El Hijo de Dios... nacido 
de la Virgen María... se hizo verdaderamen-
te uno de los nuestros se hizo hombre”. Así 
pues, mediante el misterio de Cristo, en el 
horizonte de la fe de la Iglesia resplandece 
plenamente el misterio de su Madre. A su 
vez, el dogma de la maternidad divina de Ma-
ría fue para el Concilio de Éfeso y es para la 
Iglesia como un sello del dogma de la Encar-
nación, en la que el Verbo asume realmente 
en la unidad de su persona la naturaleza hu-
mana sin anularla (Redemptoris Mater 4-5).

ENERO  2026  |                      7



¿QUÉ PUEDE SALVARNOS 
SINO EL AMOR?

CRISTOCENTRISMO GUADALUPANO Y LA 
PEDAGOGÍA MATERNA DE DIOS

Qué puede salvarnos sino el Amor? 
Esta pregunta atraviesa siglos, cultu-
ras y corazones. La Carta a los Co-
losenses nos enseña que en Cristo 

“todo fue creado por Él y para Él”, y que “por 
su sangre hemos recibido la redención” (cf. Col 
1,16–20). Pero esta verdad no es solo teórica; 
requiere un alma capaz de recibirla. Un alma

“grande” no se mide por extensión, sino por 
su capacidad de amar y de unirse a Dios.

Cuando contemplamos a María, comenzamos 
a entender qué significa esa grandeza. Ella, 
desde la Encarnación, vivió en profunda comu-
nión con el Hijo del Amor. Su alma no era infini-
ta, pero estaba tan colmada del Espíritu Santo

¿

FORMACIÓN Y ESPIRITUALIDAD

Rodrigo Guerra López
Secretario / Pontificia Comisión para América Latina

8 |  ENERO 2026



que “posee una cierta dignidad infinita”.1 Esta 
cercanía única con el Verbo hecho carne reve-
la el modo peculiar en que Dios salva: median-
te un amor que atrae e ilumina desde dentro.

El Nican Mopohua, relato originario de las 
apariciones de Santa María de Guadalu-
pe, expresa con delicadeza esta lógica 
del amor maternal de Dios. Allí se mues-
tra cómo “el amor de Dios se filtra en la per-
sona de la Virgen María de Guadalupe”.2

En pleno siglo XVI, tras la devastación cul-
tural y espiritual provocada por la Conquis-
ta, Dios no irrumpe con fuerza, sino con sua-
vidad: se acerca en forma de Madre. Por 
eso, aunque el Nican Mopohua hable de 
María, su centro es Cristo. Desde la prime-
ra línea se proclama: “la perfecta Virgen San-
ta María, Madre de Dios, nuestra Reina”.3

Nombrarla como Madre de Dios es confesar al 
Hijo, pues nos remite al Concilio de Éfeso y a 
la verdad fundamental de la Encarnación. En 
otras palabras, en el Tepeyac no se nos da a 
María aislada de Dios, sino a Dios que quiso te-
ner Madre para acercarse a nosotros con rostro 
materno.

En este marco se entiende la figura de Juan 
Diego —pobre, humilde, digno4 —. Sus pre-
guntas “¿Dónde estoy?” y “¿seré digno?”5 
revelan un corazón que se abre a la gracia.

La escena del Tepeyac está saturada de sig-
nos pedagógicos: la luz del amanecer que 
purifica6, el silencio que dispone el cora-
zón7, y la subida al cerro que simboliza el 
ascenso  interior8. No son adornos, sino ca-
minos. En Guadalupe, Cristo enseña mater-
nalmente: ilumina, consuela y después llama.

Esta pedagogía coincide con la tradición cris-
tiana: donde el Padre ejerce su paternidad, Ma-
ría ejerce su maternidad. “Nada absolutamente 
se nos concede —enseña León XIII— sino por 
María”.9 Si esto es verdad, entonces el Calvario 
ilumina Guadalupe y Guadalupe ilumina el Cal-
vario. Allí, junto a la Cruz, María intercede inclu-
so por aquellos cuya fe vacila (cf. Lc 23,39–43). 
Su amor no excluye a nadie; “no lleva cuenta 
del mal” (1 Co 13,5). Siempre desea perdonar.

Por eso, María —en la grandeza de su alma— 
nunca permanece indiferente ante la miseria 
humana. Ella acompaña, intercede y responde 
por nosotros, cumpliendo el deseo de su Hijo 

ENERO  2026  |                      9



que nos la entregó como Madre (cf. Jn 19,26–
27). Esta verdad resuena con fuerza cada 12 de 
diciembre, cuando recordamos que, en el Tepe-
yac, Dios se reveló con la dulzura de una Ma-
dre para un pueblo herido, y continúa actuan-
do así hoy para quien se abre a su consuelo.

Si el universo visible nos parece inmenso, 
el alma de María —aunque creada— está 
llena de un Amor que supera toda medida. 
Nuestra alma, pequeña como un dedal, al-
canza su plenitud solo cuando se deja ha-
bitar por ese Amor. Esta es la pedagogía 
guadalupana: Dios llama, educa, consuela 
y salva a través de la maternidad de María.

Así, ante nuestros pecados, dolores y búsque-
das, la respuesta no está en nuestra autosufi-
ciencia. Se encuentra en mirar a María —la que 
llevó en su seno al Hijo del Amor y contiene, en la 
inmensidad de su alma, el Amor eterno. Porque, 
finalmente, ¿qué puede salvarnos sino el Amor?

NOTAS
1  Tomás de Aquino, Suma Teológica, I, q.25, a.6 ad 4.
2  El amor de Jesús vivo en la Virgen de Guadalupe, cap. III, 
p. 87.
3  Ibid., p. 88–89.
4  Ibid., p. 97–98.
5  Nican Mopohua 7–9.
6  Nican Mopohua 10; ibid., p. 101–102.
7  Nican Mopohua 13; ibid., p. 105–106.
8  Nican Mopohua, 12; ibid., p. 106–107.
9  León XIII, Encíclica Octobri mense (1891).

10 |  ENERO 2026



a oración es el modo por excelencia 
de comunicarnos y mantener nuestro 
vínculo fuertemente unido a Dios. Nor-
malmente, cuando oramos, abrimos 

nuestro corazón para transparentar lo que guar-
da respecto a nuestros sentimientos, afectos, 
preocupaciones, alegrías y tristezas, al mismo 
tiempo que recibimos el paso amoroso de Dios 
en nuestro interior y nuestras vidas. Además de 
este modo de orar, el Papa León XIV nos re-
cuerda que tenemos el regalo de orar desde la 
lectura y reflexión de las Sagradas Escrituras.

La Palabra de Dios es fuente de inspiración  

y guía para nuestro modo de actuar y de pro-
ceder. Adentrarnos en las Escrituras nos ayu-
da a profundizar nuestra fe, a profundizar en 
el misterio de Dios, a fortalecer nuestra es-
peranza para transformar el corazón y hacer 
una lectura de la realidad desde la mirada 
de Dios, desde sus criterios y, de este modo, 
iluminar la cotidianidad de la vida, pues leer 
la Biblia, no es solamente una práctica in-
formativa, sino formativa y transformadora.

El Papa Francisco, en una de sus Audiencias 
en enero de 2021 mencionó: “las palabras en 
la Sagrada Escritura no han sido escritas para

L

ORAR CON LA PALABRA DE DIOS: 
FUNDAMENTO ESPIRITUAL PARA LOS CRISTIANOS

P. Nerio Solís Chin, SJ
Coordinador Nacional de la Red Mundial de Oración del Papa

INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL PAPA LEÓN XIV

ENERO  2026  |                      11



quedarse atrapadas en el papiro, sino para ser 
acogidas por una persona que reza, haciéndolas 
brotar en su corazón. La palabra de Dios va al 
corazón.”  Por ello, es muy importante leerla en 
ambiente de oración para crecer en la fe e ir co-
nociendo la voluntad de Dios para la vida de su 
pueblo. Se trata de acoger la Palabra en nuestra 
vida, para que la presencia de Dios, su voluntad 
y su amor, se haga realidad tangible en este mun-
do tan necesitado de esa presencia amorosa.

Orar la Palabra de Dios no es una actividad 
accesoria, sino esencial para la vida cristia-
na, solamente mediante la oración y la re-
flexión de los Evangelios, es posible conocer 
a Jesús, quien constituye la máxima revela-
ción de Dios. Por ello, es importante insis-
tir en que los cristianos hemos de ser buena 
nueva para el mundo, llevar amor, paz, jus-
ticia y bondad y esto lo conseguiremos en la 
medida en que nos apropiemos interiormen-
te de las invitaciones que nos hace Jesús.   

Dentro de la tradición cristiana contamos con la 
práctica de la Lectio Divina, que consiste en leer 
un pasaje bíblico atentamente para comprender 
lo que significa, aquello que Dios nos quiere co-
municar a través de él, posteriormente se dialo-
ga con el texto, es decir, preguntarnos qué es lo 
que “me dice a mí” sobre mi vida, de tal manera 
que la Palabra se interiorice y nos dinamice para 
convertir nuestro corazón. Es lo que llamamos 
la meditación y la oración a la luz del texto. Final-
mente, se realiza la contemplación, esto es, de-
jar en pausa las palabras y el exceso de discur-
so, para dar lugar a la experiencia de amor que 
Dios nos quiere regalar mediante esa Palabra.

Otro modo de orar con la Palabra es a tra-
vés de los Salmos o de la repetición continua 
de un versículo o jaculatoria que nos recuer-
da nuestra unión indisoluble con el Señor. 
De esta manera también la Palabra se va 
haciendo parte de nuestra existencia, pues 
más allá de ser una práctica mecánica o ruti-
naria, consiste en un dialogo vivo con Dios.

12 |  ENERO 2026



Debido a la importancia radical de orar con la 
Palabra de Dios, es por lo que el Santo Padre 
nos invita a unirnos en oración para pedir que 
todas las personas nos acerquemos a las Sa-
gradas Escrituras con alegría y paz, conven-
cidos de que Dios nos regalará su luz y amor 
a través de ellas, de modo que sea la fuente 
de nuestra esperanza, alimento de nuestras 
vidas para crear una Iglesia más unida, más 
fraterna, fundamentada en la voluntad de Dios. 

No hay que olvidar que nuestra madre santísi-
ma, también estuvo atenta a escuchar la Pala-
bra de Dios para su vida, en recibir el mensaje 
y convertirlo en buena noticia. La virgen María 
acogió la voluntad de Dios en lo profundo de 
su ser y la convirtió en respuesta de fe y de 
alabanza. Convierte esa Palabra en semilla 
que germina y que da frutos abundantes. De 
tal manera que todas sus acciones procedían 
desde una experiencia íntima de Dios que la lle-
vaba a amar su voluntad, aun siendo dolorosa. 

Como guadalupanos estamos convocados a 
ser mensajeros de la Palabra de Dios, al modo 
de la Guadalupana que trajo el anuncio de Dios 
para el pueblo sufriente. Resulta fundamental
 dar una respuesta amorosa, generosa y de-
cidida para llevar la buena nueva a las perso-

nas más solas y olvidadas, a quienes todavía 
no conocen a Dios o lo han echado fuera de 
sus vidas. Apropiarse del Evangelio tiene siem-
pre un sentido misionero que nos lanza a co-
municar la Palabra de Dios mediante nuestras 
obras, gestos, decisiones y actitudes que vayan 
haciendo presente el Reino aquí en la tierra. 

ENERO  2026  |                      13



ORACIÓN 
POR LA ORACIÓN 
CON LA PALABRA 
DE DIOS

Oremos para que la oración con la Palabra de Dios
sea alimento en nuestras vidas y fuente de esperanza
en nuestras comunidades, ayudándonos a construir
una Iglesia más fraterna y misionera.
Por la oración con
la Palabra de Dios

¡MARÍA, MADRE DE DIOS REZA POR Y CON NOSOTROS!

INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL PAPA LEÓN XIV

14 |  ENERO 2026



INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL PAPA LEÓN XIV

LA ADORACIÓN DE LOS REYES, 
METÁFORA DE LA UNIVERSALIDAD DE JESÚS

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Ricardo Espinosa Tovar
Zona Arqueológica Tlatelolco, INAH

l propósito de la pintura, además 
de despertar la piedad a través del 
sentido de la vista, también reforza-
ba la retórica que emanaba de los 
púlpitos a través de los sermones. 

El tema de la Adoración de los Reyes era en-
fatizar la universalidad de Jesús, que quedó

manifiesta en la Epifanía del Señor, quien se 
mostró por primera vez a los gentiles1, encar-
nados en la figura de los Tres Reyes Magos, 
que a su vez simbolizaban las parcialidades 
del mundo, África, Asia y Europa, segmentos 
de la geografía conocidas en la antigüedad.

E

Gómez, Jerónimo, Adoración de los Reyes, óleo sobre tela, 
siglo XVIII, Museo de la Basílica de Guadalupe

ENERO  2026  |                      15



Esta obra que alberga el Museo de la Basíli-
ca de Guadalupe, sigue en gran medida los 
modelos de la pintura contrarreformista2 que 
demás de despertar la piedad, reafirmaba las 
enseñanzas de la Iglesia. Por ello, la composi-
ción incluye en gran medida el relato del Evan-
gelio según San Mateo, en el que se narra el 
viaje emprendido los Reyes Magos de Orien-
te rumbo a Belén, guiados por una estrella,
para adorar y ofrecer sus dones al Salvador, 
que había nacido en un pesebre como un acto
de amor y humildad para encarnarse entre los 
más desposeídos. Dicho pasaje es represando 
por el pintor en una composición que resulta 

recargada, en la que se enmarca casi toda la 
escena con una cueva como escenario; aunque 
dicho pasaje habitualmente se había represen-
tado en un establo o una construcción en ruinas. 
Cabe aclarar que en el siglo XII san Francisco 
de Asís usó como escenario una cueva para 
representar por primera vez un Nacimiento.

En la pintura que nos ocupa, la Virgen aparece 
a la izquierda sentada sobre un plinto3 con el 
Niño en brazos, detrás de ella esta San José 
con la vara florida. De rodillas a los pies de la 
Virgen el rey Melchor ataviado con rico manto 
y destocado besa el pie del Niño. En segundo 
plano aparecen Gaspar y Baltasar, acompaña-
dos de niños ricamente ataviados que sostie-
nen sus capas. Asimismo, el cortejo se acompa-
ña de soldados con picas, quizá para enfatizar 
la dignidad realenga de los Reyes Magos.

Aunque la composición es casi canónica, llama 
la atención la presencia de un arcángel que está 
detrás de la Sagrada Familia, representación 
poco común, pues suelen ser querubines los 
que anuncian la Buena Nueva. La presencia de 
arcángeles es poco habitual en estas escenas, 
pero no en las pastorelas, donde aparece San 
Miguel Arcángel, quien ayuda a los pastores a 
vencer las tentaciones del demonio en su cami-
no de adorar al Mesías. Quizá incluir un arcángel 
en dicha escena es un recurso visual para enfa-
tizar la dignidad de Jesús, María y José, quie-
nes tienen por séquito las milicias celestiales.

Por último, de fondo se observa un paisaje 
casi difuminado, que nos recuerda un paisa-
je de la pintura flamenca, pero que, en este 
caso, es un recurso del artista para repre-
sentar la Ciudad de Belén de noche, ilumi-
nada por la estrella del mismo nombre, que 
guio a los Reyes Magos hasta el Niño Jesús, 
quien recibió de ellos oro, incienso y mirra.

Así el pintor Jerónimo Gómez4, activo durante el 
siglo XVIII, utilizó elementos, tanto del Evangelio 
de San Mateo, como de la tradición de la Iglesia, 
para representar dicho pasaje, que nos recuerda 
que Jesús se encarnó para la salvación de todo 
el género humano y lo hizo en un pesebre para 
manifestarse primero entre los más humildes.

16 |  ENERO 2026



NOTAS
1   La palabra gentil simplemente se refiere a una persona que no es judía. Para los judíos, los gentiles eran considerados como 
paganos que no conocían al Dios verdadero.
2   Se denomina Reforma Católica o Contrarreforma conocida también como Renacimiento Católico, a la respuesta y alternativa de 
la Iglesia Católica en los siglos XVI y comienzos del XVII a la Reforma Protestante. 
3   Base cuadrada de poca altura.
4   Ordenanzas de pintores y doradores de la Ciudad de Puebla de los Ángeles. (1989). Boletín De Monumentos Históricos, 9, 4-9. 
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/boletinmonumentos/article/view/12805

ENERO  2026  |                      17



LA EPIFANÍA DEL SEÑOR: 
LA ADORACIÓN DE LOS REYES MAGOS

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Mtra. Alejandra Olguín González
Biblioteca Lorenzo Boturini de la Basílica de Guadalupe

l Evangelio de Mateo (2, 1-13) nos re-
cuerda la luminosa travesía de los Ma-
gos de Oriente, quienes, guiados por 
la claridad de una estrella, llegaron 

hasta el Niño Dios, el Rey de reyes. En su cami-
no se encontraron con Herodes, quien intentó 
desviar sus pasos, pero ellos, fieles a la voz de 
Dios, continuaron hasta ofrecer sus dones de 
oro, incienso y mirra. Finalmente, obedeciendo 
al llamado divino, tomaron otro sendero para pro-
teger al Niño. Este pasaje nos invita a descubrir
la luz que guía nuestra vida y a caminar con 
valentía y confianza en la voluntad del Señor.

En la tradición cristiana, los libros de horas

han sido compañeros de oración cotidiana, 
pequeños tesoros que contienen salmos y 
plegarias para sostener la fe. En la Biblioteca 
Lorenzo Boturini se conserva una abundan-
te colección de estas obras, entre ellas una 
oración dedicada a los Santos Reyes Magos.

Impresa en 1880 por la viuda e hijos de Murguía, 
bajo el título Modo de rezar la hora en honor de 
los Santos Reyes a devoción de una humilde 
sierva suya1, esta oración reproduce espiritual-
mente el viaje de los Magos hacia el Niño Je-
sús. Quien la recitaba emprendía, en la intimi-
dad del hogar o en la comunidad de la iglesia, 
un camino interior de búsqueda y adoración.

E

Detalle mosaico de la Basílica de San Apolinar donde se 
representan a los Reyes Magos, siglo VI, Ravena, Italia. 

18 |  ENERO 2026



A través de quince misterios, el creyente ce-
lebra la encarnación de Nuestro Señor Jesu-
cristo por medio de la Virgen María. El viaje 
de los Reyes se convierte en símbolo del pe-
regrinar de cada alma: un sendero que exige 
virtud, humildad, obediencia y fidelidad a los 
mandamientos, para no perder la gracia divina. 
En cada plegaria se pide la intercesión de la 
Santísima Virgen María, en particular para que 
proteja a quienes trabajan en el campo y en 
el mar, para que el mal no alcance sus vidas. 

La Epifanía, celebrada el 6 de enero, es la 
manifestación de Cristo al mundo como luz 
para todas las naciones. En la visita de los 
Magos de Oriente reconocemos que el Niño 
Jesús no vino solo para un pueblo, sino para 
toda la humanidad. Este misterio nos recuer-
da que la fe trasciende fronteras y que quie-
nes buscan con corazón sincero encuentran 
en Él la verdad y la salvación. La Epifanía es, 
por tanto, un llamado a abrir nuestros ojos y 
nuestro espíritu a la presencia de Dios que se 
revela en la sencillez, la humildad y el amor.

En México, la fiesta de los Reyes Magos se 
vive en comunión con la familia y los amigos al 
compartir la tradicional Rosca de Reyes, signo 
de fraternidad y alegría. En la noche del 5 de 
enero, los niños colocan sus zapatos junto al 
árbol de Navidad con la esperanza de recibir

los regalos que estos sabios de Oriente conti-
núan trayendo a los hogares. Para los adultos, 
más allá de los presentes materiales, la ver-
dadera espera se centra en los dones espiri-
tuales que nunca se agotan: la fe que ilumina 
el camino, la esperanza que sostiene en las 
pruebas y la caridad que transforma los cora-
zones. Así, la celebración se convierte en un 
recordatorio de que Cristo mismo es el regalo 
más grande que podemos recibir y compartir.

José Juárez, La adoración de los reyes, 1655
Museo Nacional de Arte, INBAL

ENERO  2026  |                      19



20 |  ENERO 2026

NOTA
1   Modo de rezar la hora en honor de los Santos Reyes a devoción de una humilde sierva suya, México, Imp. de la V. e hijos de 
Murguía, Portal del Águila de Oro, 1880



GUADALUPE Y EL MUNDO DE LAS FLORES: 
CÓMO LOS PUEBLOS DEL MÉXICO 

ANTIGUO RECONOCIERON A LA 
MADRE DE DIOS

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Joseph Julián González y Monique González
University of California, Los Ángeles, UCLA

uando la Virgen María se apareció 
a Juan Diego en 1531, ocurrió algo 
extraordinario: comunidades indíge-
nas enteras abrazaron el Evange-

lio con una alegría y una rapidez que dejaron 
asombrados a los misioneros. Durante siglos, 
los historiadores han intentado explicar cómo 
pudo producirse una conversión tan amplia en 
tan poco tiempo. Nuestra investigación sugiere

que la respuesta se encuentra en las profundas 
tradiciones espirituales que ya vivían en el co-
razón de los pueblos nahuas. En Guadalupe y 
la Profecía del Mundo de las Flores: Cómo Dios 
preparó las Américas para su conversión antes 
de la aparición de Nuestra Señora, proponemos 
que la aparición cumplió una expectativa anti-
quísima, enraizada en la poesía, la cosmovisión 
y el anhelo nahua por una vida espiritual en el 
más allá: el Paraíso del Mundo de las Flores.

Mucho antes de la llegada del cristianismo, los 
sabios y poetas nahuas —los tlamatinime— 
buscaban a Dios mediante un lenguaje simbó-
lico llamado flor y canto (in xōchitl, in cuīcatl). 
Más que versos ornamentales, este lenguaje 
expresaba su aspiración filosófica y espiritual 
más elevada. Las flores simbolizaban la ver-
dad divina y la belleza celestial, y se decía 
que provenían del Paraíso del Mundo de las 
Flores (in xōchitlāpan, in tonacatlāpan), un rei-
no radiante del más allá, colmado de música 
sublime, aves multicolores y fragantes flores.

Un motivo central de esta tradición es la ima-
gen de atraer estas flores celestiales desde in 
xōchitlāpan, in tonacatlāpan y recogerlas en 
la propia tilma. Este gesto expresa el deseo 
de recibir, custodiar y compartir la verdad di-
vina que desciende del Mundo de las Flores.

C

ENERO  2026  |                      21



Uno de estos cantos, el Cuicapeuhcayotl, “El 
Origen de los Cantos”, declara:

¿dónde recogeré las santas y fragantes flores?  

…Si me las enseñaran, llenaría mi tilma y con 
ellas saludaré a los nobles; con ellos alegraré a 
los señores.

Un colibrí parece guiar al cantor hacia in xō-
chitlāpan, in tonacatlāpan, donde moran 
las flores sagradas. Pero al final descubre 
que todo fue un sueño; no las ha encontra-
do. Entonces llora, encarnando un tema me-
soamericano profundo: el héroe que fraca-
sa, el paraíso perdido y la incapacidad del 
ser humano para acceder al reino celestial.

Sin embargo, el poema deja entrever una es-
peranza.

El cantor proclama que In Tloque Nahua-
que, “el Dueño del cerca y del junto”, pue-
de hacer digno al ser humano de entrar al 
Paraíso del Mundo de las Flores. A pesar 
del fracaso, una luz asoma en la distancia.

Cuando los misioneros llegaron en 1524, pron-
to descubrieron lo difícil que sería lograr con-
versiones. Lejos de ser los “paganos” simples 
que esperaban, encontraron un pueblo sofis-
ticado, con una profunda espiritualidad y una 
cosmovisión que los españoles ni comprendían 
ni anticipaban. Pero todo esto estaba a punto 
de cambiar.

En la mañana del 9 de diciembre de 1531, Juan 
Diego —un hombre común— entra inespera-
damente en el Mundo de las Flores. La des-
cripción de Tepeyac coincide con las antiguas 
descripciones de ese paraíso, incluso en las 
mismas especies de aves. El propio Juan Die-
go pregunta: “¿Dónde estoy? ¿Dónde me veo? 
¿Acaso allá, donde dejaron dicho los ancia-
nos,  nuestros antepasados, nuestros abuelos:

22 |  ENERO 2026



La Virgen lo envía a la cima del cerro. Él as-
ciende y halla las flores sagradas, fragantes 
y abundantes. Los nahuas debieron alegrar-
se al ver que uno de los suyos —Juan Diego 
de Cuauhtitlán— lograba lo que el cantor mí-
tico no pudo. Pero sucede algo aún mayor.

Al encontrar las flores, Juan Diego revela 
la verdad de la vida y la existencia en el len-
guaje simbólico de su propio pueblo: las flo-
res son la verdad, y la verdad es Jesucristo. 
Su papel como héroe victorioso muestra que 
el cielo ahora está al alcance de su pueblo, y 
el bautismo es la llave: millones lo buscaron.

Este reconocimiento ayuda a explicar la ex-
traordinaria rapidez de la conversión después 
de 1531. Los pueblos indígenas abrazaron el 
cristianismo como el cumplimiento de sus anti-
guas expectativas. En Nuestra Señora de Gua-
dalupe encontraron el Mundo de las Flores he-
cho realidad. Dios no vino a borrar su identidad, 
sino a bautizarla, creando así un puente hacia 
su Hijo, In Tloque Nahuaque, el Dueño del cer-
ca y del junto.

en el paraíso del mundo de las flores, acaso 
en la tierra celestial?”1 y utiliza la misma frase 
presente en los cantos floridos: in xōchitlāpan, 
in tonacatlāpan.

Posteriormente, Juan Diego se encuentra con 
la Virgen de Guadalupe. Ella lo saluda em-
pleando cinco títulos propios del entendimien-
to nahua del Ser Supremo, tal como aparecen 
en los cantos floridos. El principal es In Tloque 
Nahuaque, el Dueño del cerca y del junto, el 
Ser Supremo que, en el Cuicapeuhcayotl, es el 
único capaz de hacer digno al ser humano de 
entrar al Paraíso del Mundo de las Flores. Aquí, 
María se revela como la Madre de ese Dios.

Como portadora de Jesucristo —cuyo sacrificio 
hace digno al ser humano del cielo— explica 
por qué Juan Diego, ya bautizado y redimido, 
puede entrar en in xōchitlāpan, in tonacatlā-
pan, adonde el antiguo cantor no pudo llegar.

El 12 de diciembre, Juan Diego cumple una espe-
ranza que sus antepasados habían llevado por 
milenios. La petición del obispo Zumárraga —
una señal que confirmara la veracidad de la apa-
rición— pone en marcha, sin saberlo, la antigua 
búsqueda descrita en el Cuicapeuhcayotl: la bús-
queda de las flores sagradas. ¿Las encontrará?

NOTA
1   Nican Mopohua, 10.

ENERO  2026  |                      23



LOS FRANCISCANOS Y LA VIRGEN DE 
GUADALUPE DEL TEPEYAC HASTA 1562

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Dr. David Sánchez Sánchez 
Director de la Facultad de Humanidades UPAEP, Presidente del Centro de Estudios Guadalupa-
nos (CEG)
Investigador SPES

no de los debates más disputados 
sobre el Acontecimiento Guadalu-
pano en los primeros momentos de 
tradición del culto ha sido la relación 

con los franciscanos. Las disputas del clero re-
gular y secular en torno a las Juntas Eclesiás-
ticas frente a los nuevos Concilios Mexicanos 
fueron un punto y seguido, de un proceso de

inculturación vinculado a la Virgen de Guadalu-
pe del Tepeyac, donde se debatió sobre su per-
tinencia como forjadora de un nuevo sentido de 
pertenencia. Desde el propio inicio de la tradi-
ción de culto del Acontecimiento Guadalupano, 
los franciscanos tuvieron una alta responsabili-
dad en su custodia y desarrollo, lejos de desvin-
cularse del mismo con el paso de las décadas.

La evangelización nunca fue, es, ni será fá-
cil. Pese a aquellos debates históricos del si-
glo XVI con pleitos y desavenencias (pero 
también con certezas y aceptación) respec-
to a lo pertinente o no del culto guadalupano; 
sobre lo adecuado o no de su emplazamien-
to; sobre la posibilidad o no de que los indios 
pagaran el diezmo; sobre el control y cus-
todia de las donaciones limosnas y rentas.

Respecto a la pugna del clero regular fren-
te al secular, del intento de pervivencia de los 
modelos de evangelización inicial en América 
frente a la propuesta de los nuevos Concilios 
Mexicanos… podemos afirmar que no pode-
mos ni culpabilizar ni manchar la vital labor 
franciscana respecto al Acontecimiento Gua-
dalupano. Fue junto a los franciscanos donde 
se desarrolló una narración oral náhuatl, cla-
ra y profunda; bajo sus autoridades se dio el 
inicio inculturado de su iconografía de poder; 
junto a un franciscano se autorizó su primera 
ermita; fue en un centro de estudios francis-
cano donde unos intelectuales vinculados a la

U
Desconocido, Coronación de la Virgen de Guadalupe con 
san Francisco Atlante y santos, óleo sobre tela, siglo XVIII,  
Museo de la Basílica de Guadalupe

24 |  ENERO 2026



educación en Tlatelolco pusieron por escrito el 
Acontecimiento Guadalupano en el Nican Mo-
pohua. Bajo dicho auspicio franciscano se sem-
bró la semilla que vio nacer, un 12 de diciembre 
de 1531, según la tradición de culto, la Sagrada 
Tilma.

Después de 25 años del inicio de las primeras 
descripciones del origen de su tradición y de su 
primera ermita, se creó un debate intelectual 
entre un sector franciscano que vio nacer ese 
culto, pero sintió que perdía su responsabilidad 
y custodia directa sobre el mismo y por tanto 
fue cuestionado en sí. Dicho debate, quedo re-
flejado en las Informaciones de 1556:

…Preguntado si, en esta ciudad, generalmen-
te hay gran devoción con la dicha imagen que 
está en la dicha ermita, dijo que todo el pueblo a 
una tiene gran devoción en la dicha imagen de 
Nuestra Señora y la van a visitar con gran fre-
cuencia de gente y devoción con que va a visi-
tar a Nuestra Señora de todo género de gente, 
nobles ciudadanos e indios, aunque sabe que 
algunos indios han atibiado en la dicha devo-
ción, porque los frailes se lo han mandado, se-
gún el dicho fray Luis dijo a este testigo. Y dice 
más que el día de Nuestra Señora de la Nativi-
dad próximo pasado predicó en San Francisco, 

Cabrera, Miguel, Retrato del arzobispo fray Juan de 
Zumárraga, 1758, óleo sobre tela, Museo de la Basílica de 
Guadalupe.

Vista del antiguo Colegio de la Santa Cruz de Tlatelolco.

ENERO  2026  |                      25



Asimismo, surgió un sector conciliar mexicano 
que inició una nueva fase de evangelización 
valorando altamente a la Virgen de Guadalupe, 
por el incremento significativo de su devoción, y 
teniéndola, por tanto, como eje de dicho deba-
te. Junto a los franciscanos, la Virgen de Gua-
dalupe tuvo y tiene una altísima importancia 
en la evangelización de América y del mundo. 

en la capilla de San José, fuera, fray Francisco 
de Bustamante, provincial de la dicha orden de
San Francisco, algunas cosas contra la devo-
ción de la dicha imagen y habiendo predica-
do un sermón maravilloso y divino de Nuestra 
Se-ñora; por mostrarse, después, contra la de-
voción de la dicha imagen de Nuestra Señora, 
hubo gran escándalo en el auditorio y lo ha ha-
bido en la ciudad. Y ha oído a muchas perso-
nas de calidad decir que mostró pasión y que 
se habían escandalizado; y que este testigo 
dice que el dicho Bustamante ha perdido mu-
cho el crédito que tenía en esta ciudad y que, 
por lo que el dicho Bustamante dijo contra la 
dicha imagen, no ha cesado la devoción, an-
tes ha crecido más y que cada vez que allí va 
este testigo, ve allí más gente de la que solía.1

Taller de José Juárez,  Procesión franciscana de Tlatelolco 
al Tepeyac, óleo sobre tela, siglo XVII, Museo de la Basílica 
de Guadalupe

NOTAS
1    Chauvet, Folio 19b, Chauvet, F.de Jesús. Información que 
el señor arzobispo de México D. Fray Alonso de Montúfar 
mandó practicar sobre un sermón que el 8 de septiembre de 
1556 predicó fray Francisco de Bustamante acerca del culto de 
nuestra señora de Guadalupe, versión paleográfica Recuperado 
de http://www.proyectoguadalupe.com/documentos/infor_1556.
html  
https://genealogia.org.mx/informacion-de-1556-controversia-
montufar-bustamante/ 

Taller de José Juárez, Traslado de la imagen de la Virgen 
de Guadalupe y primer milagro óleo sobre tela, ca. 1653,  
Museo de la Basílica de Guadalupe

26 |  ENERO 2026



LA NARRACIÓN TEXTUAL DE LA 
APARICIÓN DE LA VIRGEN DE 

GUADALUPE EN UNA PINTURA DE 1667

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Tesiu Rosas Xelhuantzi1

Instituto de Investigaciones Históricas, UNAM

Correa, Juan, Historia de la aparición de la Virgen de Guadalupe, pintura al óleo sobre lienzo, 1667. Museo Nacional de 
Escultura, Valladolid, España.

ENERO  2026  |                      27



a narración de la aparición de la Vir-
gen de Guadalupe en el Tepeyac se 
encuentra en varias fuentes textua-
les del periodo colonial. Sin duda, 

la más conocida es la comúnmente llamada 
“Nican mopohua”, la cual se trata de un capí-
tulo de un libro más amplio publicado en 1649 
por Luis Lasso de la Vega.2 Pero existen otras 
fuentes textuales que también registraron esa
narración, no sólo en documentos novohispa-
nos, sino también en obras de arte. Tal es el 
caso de una pintura realizada en 1667 por el 
artista novohispano Juan de Correa, que repre-
senta cinco escenas de la aparición de la Vir-
gen de Guadalupe a Juan Diego, acompañadas 
en la parte inferior de la pintura por un recuadro 
con un texto en español que, de forma sintética, 
narra la mariofanía. Esta versión resalta en im-
portancia debido a que es de las más antiguas 
versiones conocidas en castellano que narran 
el acontecimiento guadalupano, por lo que en 
este breve artículo se mostrará el contenido del 
texto, así como algunos elementos del hallaz-
go de la pintura, hoy conservada en España.

Comencemos con el hallazgo de la pintura, que 
fue realizado en 1746 por Mariano Fernández 
de Echeverría y Veytia, importante historia-
dor novohispano que entre sus intereses es-
tuvo el de estudiar las imágenes de la Virgen
de Guadalupe. Precisamente en su búsqueda 
por encontrar fuentes y obras de arte con te-
mática guadalupana, encontró un cuadro con 
la representación de las apariciones en el Te-
peyac, resguardado en el Convento de Nues-
tra Señora del Carmen Calzado, en Vallado

lid, España. El hallazgo fue considerado muy 
relevante por Veytia, por lo que tramitó una 
copia certificada ante el notario apostólico en 
Valladolid, en la que se describió la temática 
de la pintura y se transcribió el recuadro de 
texto. Esta copia notarial se encuentra actual-
mente en la Biblioteca Nacional de México, en 
un volumen encuadernado que recupera va-
rios documentos recopilados por Veytia.3 En 
el registro notarial se describe el hallazgo así:

[...] fui a la Yglesia del Real Combentto de Nuest-
tro P[adr]e S[a]n Fran[cis]co destta prezittada Ziu-
dad y rreconozi vn quadro que se alla en la misma 
Yglesia junto a la Reja de la Capilla Maior de ella 
a la mano Diestra con forme se enttra en ella, Cuio 
quadro ttiene su Marco negro, y es demas de ttres 
baras de Largo y zerca de ttres  de ancho poco 
mas o menos, en el qual se allan esttampadas Zin-
co efijies de N[ues]tra S[eñor]a de la Conzepzion 
de Mejico, la primera que se aparezio a un yn-
dio al parezer. La segunda que se alla en medio 
de d[ic]ho quadro; La tterzera que esta a su lado 
con la efijie del Yndio; y mas abajo y en el cuerpo 
del d[ic]ho cuadro se alla descripto el Cuerpo de 
un obispo, y en su conpañia diferentes personas 
besttidas de abitto negro, y aun lado un Relijioso 
franc[iscan]o y el Yndio Con Unas flores en sus ma-
nos; y mas abajo se allan las dos ymajenes de de 
N[ues]tra S[eñor]a en dos Zirculos y juntto acada 
Una estta un Yndio el primero mirando azia d[ic]ho 
cuadro a la misma mano derecha ttien Unas flores 
en las manos puestta la rodilla del pie yzquierdo 
en ttierra, y el que se alla a la siniesttra puestta la 
mano destte nombre en el pecho, y la Diesttra a 
el parezer sueltta, mirando Uno y ottro azia Maria 
Santtissima, y en el zirculo de d[ic]ha efijie se alla 
puestto un ttres en numero blanco, y en el del lado 
Diesttro ai Un quattro en numero y del mismo Co-
lor, y al pie de d[ic]hos dos zirculos ai el lettrero.4

L

Detalle de Historia de la aparición de la Virgen de Guadalupe.

28 |  ENERO 2026



fuese a deçirlo al Obispo, (que era el Ylustrissimo-
Señor Don fray Juan de Çumarraga, primer Obispo 
y arçobispo de Mexico, hijo deste Convento) assi 
lo hiço, mas el oBispo le mando Voluer otro día. 2 
y el mismo Voluió Juan Diego al monte y Vio a la 
Señora y la refirio el poco credito que avia avido 
en el Obispo y le mando repitiese con efficaçia Ser 
Maria   Madre De Dios la que le embiaba y con pru-
dente cautela refirio el credito el Señor Obispo= 3 
Domingo 10 fue Juan Diego a referir a la Señora la 
poca eficaçia de su embajada y la Santisima Madre 
dejando para otro dia Darle Señales fijas para el 
credito. 4 Lunes 11 no Voluio Juan Diego, como le 
era mandado, por la assistençia De un tio suyo en-
fermo, y martes 12 huyendo del camino acostum-
brado por no deternerse con la Virgen Santisima y 
llebar religioso francisco, que diese los sacramen-
tos a su tio, le ocurrio la Madre Piadosa, le vino y 
le asseguro de la salud De su tio y mando subie- 
se al Cerro y que cortase las flores [...] que allase, 
que admiro nunca Vistas ni criadas en tales peñas 
y siendo ybierno, cojio y corto las que pudo recoger 
en su tilma que sirve de capa y las cojio con sus

El registro notarial fue fechado el 25 de abril 
de 1746, asentando que la pintura era resguar-
dada en el Convento de Nuestra Señora del 
Carmen Calzado de Valladolid. Actualmente, 
esa pintura se conserva en el Museo Nacional 
de Escultura de España, con el título asignado 
Historia de la aparición de la Virgen de Gua-
dalupe.5 La iconografía de esta obra ha sido 
analizada recientemente por José María Loren-
zo Macías,6 en este artículo nos limitaremos a 
transcribir el recuadro del texto con la versión 
en español del Acontecimiento Guadalupano:

1º Conquistado el Reyno de Mexico año de 1521, 
en 9 de diçienbre de 1531 Juan Diego, Yndio recien 
Conuertido, Passaua por un Montecillo llamdo oy 
Guadalupe legua corta de la ciudad y oió Musica 
de Aues que extraño y le suspendio y mirando a lo 
alto, Vio Vna Señora que le llamo y le dijo: Saue hijo 
que yo Soi María Madre de Dios Verdadero quiero 
que Se Me edifique aqui Templo donde mostrar-
me Piadosa con los que me buscaren. Y le mando 

Detalle de Historia de la aparición de la Virgen de Guadalupe.

Detalle de Historia de la aparición de la Virgen de Guadalupe.

ENERO  2026  |                      29



manos Maria Santisima y se las volvio a dar man-
dándole que [...] en presençia Del Obispo soltase 
la tilma; 5 con obediençia prompta fue Juan Diego 
a casa Del Obispo y le rejistraron los criados las 
flores y soltando en la sala Del Obispo y en su pre-
sençia la tilma cayeron las flores en el suelo quedo 
la tilma Dibujada la ymagen Santisima que oy se 
conserua en el templo que mando edificar con in-
finitos milagros y benefiçios quedando en la tilma 
por la otra parte dibujadas las [...] Del misterio De la 
Conçepçión inmaculada de la Madre Piadosa D[...] 
que la buscare [...] Juan De Correa f[ecit]: año 1667.

No es muy común que una obra de arte nos 
ofrezca una narración textual tan amplia como 
ésta, ya que su interés principal se enfoca en 
la manifestación visual, no en la literaria. Sin 
embargo, la pintura de Juan de Correa ofrece 
tanto una representación icónica como una tex-
tual que se relacionan y complementan en la 
articulación de un discurso más amplio. En este 
artículo no tuvimos oportunidad de analizar con 
detalle estos aspectos, sino que el objetivo fue 
mostrar que existen diversas fuentes artísticas 
y textuales que registraron la narración de la 
aparición de la Virgen de Guadalupe, por lo que 
el estudio de diferentes versiones nos puede 
ofrecer un panorama más amplio sobre el tema.

NOTAS
1  Agradezco a la secretaria de Ciencia, Humanidades, 
Tecnología e Innovación por su apoyo a través del programa de 
Estancias Posdoctorales por México, en la elaboración de este 
artículo de difusión del conocimiento. Asimismo, agradezco la 
invitación al Boletín Guadalupano y a su director, Cango. Dr. 
Gustavo Watson Marrón.
2  Luis Lasso de la Vega, Hvei tlamahviçoltica omonexiti in 
ilhvicac tlatoca çihvapilli Santa Maria totlaçonantzin Gvadalvpe 
in nican hvei altepenahvac Mexico itocayocan Tepeyacac, 
Ciudad de México: Iuan Ruyz, 1649.
3  Mariano Fernández de Echeverría y Veytia, Papeles curiosos 
de Historia de Yndias. Recogidos por Don Mariano Fernández 
de Echeverria y Veitia Caballero del Orden de Santiago. 
Biblioteca Nacional de México, Fondo Reservado, Colección 
de Manuscritos, MS. 1724.
4  Fernández de Echeverría y Veytia, Papeles curiosos..., f. 
107r-107v.
5  Juan de Correa, Historia de la aparición de la Virgen de 
Guadalupe, pintura al óleo sobre lienzo, 1667. Museo Nacional 
de Escultura, clasificación CE1679. Registro de la pieza e 
imagen digital disponible de forma pública en: ceres.mcu.es
6  José María Lorenzo Macías, “El milagro de las rosas: un 
canon perdido. Acercamiento a la cuarta aparición de la 
Virgen de Guadalupe”, Anales del Instituto de Investigaciones 
Estéticas, 45 (suplemento), 2023: pp. 203-232. Disponible en: 
https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2023.Suplemento.2845

Detalle de Historia de la aparición de la Virgen de Guadalupe.

30 |  ENERO 2026



LA SAGRADA IMAGEN DE SANTA 
MARÍA DE GUADALUPE, COMO 

PUNTO DE PARTIDA

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Mtra. Nydia Mirna Rodríguez Alatorre 
Coordinadora del Museo de la Basílica de Guadalupe

Cabrera, Miguel (ca. 1716-1768), [firmado]
Imagen de la Virgen de Guadalupe, 1748. óleo sobre tela, Museo de la Basílica de Guadalupe.

ENERO  2026  |                      31



a Sagrada Imagen de Santa María 
de Guadalupe fue el punto de partida 
para que numerosos artistas repro-
dujeran su bella figura, primero tal y 

como se encuentra impresa en la Tilma de San 
Juan Diego, para después ir acompañándola, 
con el paso del tiempo, de poderosos símbo-
los que subrayaron su mensaje evangelizador y 
permitieron el desarrollo del Arte Guadalupano.

Hasta el día de hoy, no ha sido posible encon-
trar una copia pictórica que date del siglo XVI, 
sin embargo, con seguridad debieron de existir. 
Al respecto, podemos fundamentar dicha infor-
mación en lo siguiente: la devoción hacia nues-
tra Señora de Guadalupe había despuntado de 
manera exacerbada, como lo testimonia la Infor-
mación de 15561;  el escrito del jesuita Francisco 
de Florencia La Estrella del Norte de México2, 
donde se lee que la primera persona en contar 
con una copia de la Virgen de Guadalupe fue 
San Juan Diego;  y por último, hay que tomar en 
cuenta que el gremio de pintores ya se encon-
traba perfectamente establecido, de acuerdo a 
las Ordenanzas de Pintores y Doradores, pre-
sentadas en el Cabildo el 30 de abril de 1557.

De acuerdo a la doctora Elisa Vargaslugo3, las 
representaciones plásticas más antiguas de 
Santa María de Guadalupe, que hasta hoy se 
conocen, datan del siglo XVII, como es el caso 
de la obra de caballete realizada en el año de 
1606, por Baltasar de Echave Orio4 -patriarca 
de una importante genealogía de pintores no-
vohispanos-, una magnífica pieza que presenta 
la  “fiel reproducción de la Tilma”, sostenida en 
los extremos superiores por unas manos invisi-
bles, que la dejan caer para que el observador 
pueda percatarse de los pliegues y la costura 
que la atraviesa. En el caso de la pintura mural, 
se encuentra el atribuido a fray Pedro  Salgue-
ro en el convento de Yuririapúndaro, Guana-
juato, ejecutado entre 1621 y 1627, en el cual 
se muestra a la Guadalupana con algunas ro-
sas, y por último, en la gráfica, nos referimos 
a las imágenes que ilustran los textos guada-
lupanos más importantes de la época, como 
por ejemplo el Huei Tlamahuizoltica, editado 
por Luis Lasso de la Vega en 1649 o Estrella 
del Norte de México, de Francisco Florencia en

1688; además del grabado5 de Samuel Stra-
danus, realizado entre 1615 y 1620, que se 
utilizó para financiar la construcción del nuevo 
Santuario que fue consagrado en 1622, donde 
se puede apreciar a la Virgen de Guadalupe sin 
la mandorla6.

Muchas de las reproducciones pictóricas que 
han llegado a nuestros días y que también exis-
tieron en el siglo XVI, se les denomina “toca-
das del original”, lo cual quiere decir que habían 
sido preparadas para que recibieran venera-
ción en diferentes lugares de Nueva España y 
Europa. Dichas pinturas podían partir de una 
calca en papel aceitado, que había estado en
contacto con la Sagrada Imagen, o bien, una 
vez creadas, eran puestas en contacto direc-
to con ésta, recibiendo con ello una bendición 
especial y portentosa. La composición de este 

L

Cabrera, Miguel (ca. 1716-1768),
Virgen de Guadalupe, Siglo XVIII, Óleo sobre tela. Museo 
de la Basílica de Guadalupe

32 |  ENERO 2026



Cabrera, Miguel (ca. 1716-1768),
Virgen de Guadalupe, Siglo XVIII, Óleo sobre tela. Museo 
de la Basílica de Guadalupe.

reproducirla en numerosas ocasiones. Dos de 
éstas se encuentran firmadas por el artista, 
una de ellas presenta la frase arriba nombra-
da y la otra ostenta la frase “tocada del origi-
nal”. La tercera no cuenta con ninguno de es-
tos elementos, pero está atribuida a Cabrera 
de acuerdo a sus características estéticas.

Cabe señalar que, además, Miguel Cabrera 
lidereó uno de los estudios más importantes  
sobre la Virgen de Guadalupe, en el que par-
ticiparon versados y experimentados maes-
tros artistas, que dieron su opinión sobre las 
características visuales y materiales del Ayate 
de San Juan Diego, publicada en 1756 bajo 
el título de Maravilla Americana y conjunto de 
raras maravillas observadas con la dirección 
de las reglas del Arte de la pintura en la Pro-
digiosa Imagen de Nuestra Señora de Gua-
dalupe de México. De hecho, fue una de sus 
creaciones la que arribó a Roma para ser ob-
sequiada por el Patronato de la Nueva Espa-
ña al Papa Benedicto XIV, quien al admirar su 
belleza exclamó las palabras encontradas en 
el Antiguo Testamento (Salmos, 147, 20),”Non 
fecit taliter omni nationi”, que significa “No hizo 
nada semejante con ninguna otra nación”.

Para finalizar, invitamos a nuestros lectores a 
que puedan admirar dichas obras en el Museo 
de la Basílica de Guadalupe, en las siguien-
tes localizaciones: una en la parte superior del 
acceso a la Sala Capitular, otra como parte 
de las obras expuestas en la Sala de Icono-
grafía Guadalupana y San Juan Dieguina y la 
última, como la Pieza del Mes, en este enero.

tipo de obras, se centra únicamente en nues-
tra Santísima Madre, colocada sobre un fondo 
neutro, con la total ausencia de algún símbo-
lo adicional y con las mismas proporciones 
que encontramos en el Ayate de San Juan 
Diego, estructura que perduró en los perio-
dos Barroco y Neoclásico, conviviendo con 
otro tipo de composiciones que incluían un 
mayor número de elementos iconográficos.

El Museo de la Basílica de Guadalupe res-
guarda, dentro de su colección, algunos de 
estos ejemplos, como es el caso de tres co-
pias realizadas por Miguel Cabrera, uno de 
los pintores novohispanos más importantes 
en el siglo XVIII, quien tuvo la oportunidad de 

NOTAS
1 CHÁVEZ, Eduardo, La Verdad de Guadalupe, Instituto 
Superior de Estudios Guadalupanos, Ediciones Ruz, 2010, p. 
369.
2  CUADRIELLO, Jaime Genaro, Maravilla americana, variantes 
de la Iconografía Guadalupana, siglos XVI·XIX, Catálogo 
expositivo, Patrimonio Cultural de Occidente, A.C., México, 
1989, p.33
3 VARGASLUGO, Elisa. 1989. «Algunas Notas más 
Sobre iconografía Guadalupana». Anales Del Instituto De 
Investigaciones Estéticas 15 (60):pp. 59-66. https://doi.
org/10.22201/iie.18703062e.1989.60.1534.
4  Es importante decir que esta obra fue descubierta gracias a 

ENERO  2026  |                      33



las investigaciones realizadas para la exposición Imágenes 
Guadalupanas, cuatro siglos, que organizó el Centro Cultural 
de Arte Contemporáneo en la Ciudad de México, en el año 
1987.
5  Utilizado para los certificados de indulgencias concedidos por 
el séptimo arzobispo de México Juan Pérez de la Serna (1573-
1631), en nombre de la Santa Sede Apostólica.
6  La palabra “mandorla” es de origen italiano y quiere decir 
almendra; en el ámbito del arte religioso es utilizada para dar 
nombre a los marcos o aureolas que rodean completamente a 
personajes sagrados. En el caso que aquí nos ocupa se está 
utilizando para hacer referencia a los rayos solares que rodean 
a la Virgen de Guadalupe.

FUENTES CONSULTADAS
Biblia de Jerusalén, Desclee de Brouwer, Bilbao, Madrid, 1975, 
1836 pág.
CABRERA, Miguel, Maravilla americana y conjunto de raras 
maravillas observadas con la dirección de las reglas del Arte 
de la pintura en la Prodigiosa Imagen de Nuestra Señora de 
Guadalupe de México, Imprenta Real y mas antiguo Colegio de 
San Ildefonso, México, 1756.
CHÁVEZ, Eduardo, La Verdad de Guadalupe, Instituto Superior 
de Estudios Guadalupanos, Ediciones Ruz, México, 2010, 491 
pág.
CUADRIELLO, Jaime Genaro, Maravilla americana, variantes 
de la Iconografía Guadalupana, siglos XVI·XIX, Catálogo 
expositivo, Patrimonio Cultural de Occidente, A.C., México, 
1989, 139 pág.
LITTMAN, Roberto, et. al., Imágenes Guadalupanas 
Cuatro Siglos, Catálogo Expositivo, Centro Cultural Arte 
Contemporáneo, Fundación Cultural Televisa, México, 1987, 
379 pág.
VARGASLUGO, Elisa. 1989. «Algunas Notas más Sobre 
iconografía Guadalupana». Anales Del Instituto De 
Investigaciones Estéticas 15 (60):pp. 59-66. https://doi.
org/10.22201/iie.18703062e.1989.60.1534.

Stradanus, Samuel, Virgen de Guadalupe con escenas 
de ocho milagros, ca. 1615. Museo de la Basílica de 
Guadalupe.

34 |  ENERO 2026



UN SONETO GUADALUPANO 
DE LUIS DE SANDOVAL ZAPATA

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Citlalli Luna Quintana
El Colegio de México 

Mota, José, Tercera aparición de la Virgen de Guadalupe, 1720, Óleo sobre tela, Museo de la Basílica de Guadalupe.
Recorrer el pie de imagen y ubicarlo abajo de la imagen.

ENERO  2026  |                      35



no de los sonetos más bellos que se 
escribieron para el Milagro Guadalu-
pano es, sin duda, el del poeta Luis 
de Sandoval Zapata (¿1618 ó1620? 

- 1671). Probablemente esta afirmación podría 
no ser respaldada por el lector moderno que no 
está familiarizado con el lenguaje del Siglo de 
Oro, pero la importancia histórica del soneto 
no tiene parangón con ningún otro poema de-
dicado a la Virgen de Guadalupe. Fue creado 
a mediados del siglo XVII y su divulgación se 
mantuvo hasta el siglo XIX. Hay dos razones 
para afirmar una fortuna literaria indiscutible: la 
primera es la perfección técnica del poema, y la 
segunda es su correlato político. Aquí el poema: 

El Astro de los Pájaros expira, 
aquella alada eternidad del viento, 
y entre la exhalación del monumento
víctima arde olorosa pira. 

En grande hoy metamórfosis se admira
mortaja a cada flor, mas lucimiento;
vive en el Lienzo racional aliento
el ámbar vegetable que respira.

Retratan a María sus colores; 
corre, cuando la luz del sol las hiere,
de aquestas sombras envidioso el día. 

Más dichosas que el Fénix morís, flores;
que él, para nacer pluma, polvo muere,
pero vosotras para ser María.1  

La comparación entre las flores que dieron vida 
a la Imagen de María en el ayate de Juan Die-
go y el rito funerario del Astro de los Pájaros 
(el fénix), que se prende fuego para renovar su 
existencia de entre las cenizas, es una com-
paración que se resuelve en una cósmica hi-
pérbole, donde la luz del día se ve disminuida

U

François Eugène Wormser, dibujó
Augustin François Lemaître, dirigió
William Alexander Le Petit, grabó
Eglise Collegiale (Iglesia Colegiata), 1838
Museo de la Basílica de Guadalupe

36 |  ENERO 2026



por la luminosidad de los colores vegetales 
que pintaron a la Virgen. Las flores mueren 
para convertirse en la Imagen de la Virgen y 
son, por tanto, más dichosas que el fénix, por-
que él sólo muere para volver a ser pájaro. 
Una alquimia poética que habría dejado con 
la boca abierta al mismísimo Baltasar Gracián.

Respeto a la suerte del texto vinculada a la po-
lítica, sólo hay que recordar la importancia que 
tuvo la Virgen de Guadalupe en la afirmación 
de los criollos respecto a los españoles penin-
sulares. Esto comenzó cuando Miguel Sánchez 
publicó su Imagen de la Virgen María madre de 
Dios de Guadalupe milagrosamente aparecida 
en la ciudad de México, celebrada en su histo-
ria con la profecía el capítulo doce del Apocalip-
sis (1648). A partir de la impresión de este libro, 
todos los textos sobre la Virgen de Guadalupe 
se convertirían en una convicción política sobre 
la situación de los criollos en la Nueva Espa-
ña y, sobre todo, en una defensa del carácter 
identitario de los españoles nacidos en estas

tierras. Algunos de los más importantes fue-
ron: el que Lasso de la Vega sacó a la luz, 
en 1649, su Huei tlamahuizoltica omonexiti il-
huicac tlatoca ihuwapulli Sancta Maria2, el de 
Luis Becerra Tanco, Origen milagroso del san-
tuario de Nuestra Señora de Guadalupe. Fun-
damentos verídicos en que se prueba ser in-
falible la tradición en esta ciudad acerca de la 
aparición, en 1666, y el de Carlos de Sigüen-
za y Góngora, Primavera indiana, en 1668.

NOTAS
1    Arnulfo Herrera, Tiempo y muerte en la poesía del Luis de 
Sandoval Zapata, México, UNAM, 1996, pp. 37-38.
2    El gran acontecimiento con que se apareció la Señora reina 
del cielo Santa María.  

Enríquez, Nicolás, La Virgen de Guadalupe con las cuatro 
apariciones, 1773, óleo sobre cobre, Museo Metropolitano 
arte, Nueva York, EEUU

Fiel retrato del venerable Juan Diego
MIguel Cabrera
c. 1752
Museo de la Basílica de Guadalupe

ENERO  2026  |                      37



38 |  ENERO 2026

CINCUENTA AÑOS DE LA

 CASITA DE LA VIRGEN

l martes 12 de octubre de 1976, nues-
tra Madre, Santa María de Guadalu-
pe fue trasladada a su nueva casita, 
la cual habita hasta hoy; este 2026 

serán cincuenta años de aquel glorioso acon-
tecimiento. Existen registros desde los años 
1967- 68, de la necesidad de un nuevo templo 
para adorar a la Madre de todos los mexica-
nos, ya que el inaugurado en el lejano siglo 
XVIII, construido entre 1695 y 1709, comen-
zaba a resultar insuficiente para recibir a los 
cada vez más numerosos visitantes, peregrinos

fieles, e incluso turistas nacionales y extranje-
ros; año tras año, resultaban mayores en can-
tidad y la antigua casita comenzaba a ser pe-
queña en comparación con la fe y la devoción.

El ambicioso proyecto, dirigido por un grupo 
de arquitectos, entre los cuales destacan Pe-
dro Ramírez Vázquez, representando el aspec-
to laico de la obra y Fray Gabriel Chávez de 
la Mora, del lado eclesiástico, se logró poner 
en marcha años más tarde y no fue hasta el 
12 de diciembre de 1974, cuando se colocó

E
Mtro. Pedro Pablo Pérez García
Biblioteca Lorenzo Boturini, INBG

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA



ENERO  2026  |                      39

la primera piedra del que sería el nuevo templo, 
un maravilloso y merecido obsequio a la more-
nita del Tepeyac en su día de aquel año. No fue 
una fácil labor; por toda la ya enorme Ciudad de 
México de los años 70, se colocaron módulos 
para obtener donaciones para la construcción 
de la nueva casita, especialmente en los puntos 
mayormente concurridos de esta capital: la en-
trada de la Torre Latinoamericana, por citar un 
ejemplo, es decir el cruce de la entonces abierta 
al tránsito vehicular, avenida Madero y San Juan 
de Letrán, hoy Eje Central Lázaro Cárdenas.

Durante ese tiempo, ocurrieron diversos movi-
mientos dentro del complejo que hoy conoce-
mos como “La Basílica”: se cerró temporalmen-
te el Museo, ya que éste fungió como estación 
de trabajo para el grupo de arquitectos, albergó 
los innumerables planos, se llevaban a cabo 
reuniones, entre otras actividades inherentes 
al trabajo; mientras tanto, el culto guadalupa-
no no podía detenerse y nuestra Madre Gua-
dalupe continuó, entre las obras, recibiendo a 
sus hijos en su antigua casa, por el lapso de 
casi dos años. Posteriormente y debido prin-
cipalmente al hundimiento de la construcción 
colonial, el Museo sería remodelado y rea-
briría sus puertas nuevamente hasta 1981.

Fue hasta octubre de 1976, cuando la obra 
se encontró lista y apta para ser habitada por 
Santa María de Guadalupe; 22 meses trans-
currieron para que esto fuese posible; el 12 
de octubre, en una solemne ceremonia fue 
trasladado el Manto Sagrado a su nueva mo-
rada, exactamente donde se encuentra hasta 
hoy; el acontecimiento fue incluso televisado 
en vivo (algo muy poco común en el México 
de los años 70) narrado por Paco Malgesto, 
un locutor de renombre desde los años 60.

La antigua casita, fue cerrada por 24 años; in-
cluso se creyó que se perdería completamente, 
debido al severo hundimiento que presentaba, 
obviamente por el subsuelo lacustre del Valle 
de México. Afortunadamente esto no sucedió y 
se logró su rescate. Tenía 4 metros de desnivel 
y se estabilizó dos, gracias a avanzadas técni-
cas de ingeniería. Se renombró como Templo 
Expiatorio de Cristo Rey y está abierto al pú-
blico hasta hoy, con los altares del renombra-
do arquitecto Manuel Tolsá. Cabe señalar que 
la nueva casita, se encuentra construida con 
técnicas anti sísmicas modernas y sobre pilo-
tes para evitar cualquier tipo de hundimiento; 
de hecho, recordemos que tras los terremo-
tos de 1985 y 2017, salió totalmente intacta.



40 |  ENERO 2026

Debido a lo anterior, este año 2026 ha sido denominado como Año Jubilar Guadalupano por el 50° 
Aniversario de la Nueva Basílica de Guadalupe. De todas las edificaciones que comprenden este 
Sagrado Recinto, ésta es la más joven; considerando que estamos cerca de los quinientos años de 
las apariciones, podemos concluir diciendo que, en la Historia, un lapso de 50 años, es un abrir y 
cerrar de ojos.



ENERO  2026  |                      41

BASÍLICA DE GUADALUPE



42 |  ENERO 2026

LA VILLA DE GUADALUPE A TRAVÉS DEL TIEMPO

Celebración del 12 de diciembre
Madre: hoy es tu fiesta, hoy es el Día de tu Santo. Y por tu Casa, por la Casa de todos nosotros, 
por el Hogar de México que es tu Basílica, hemos pasado tus hijos – tus vasallos, Señora –, a 
rendirte el homenaje de nuestra veneración; a darte tu “cuelga”1, a postrarnos sumisamente a ti.2 



ENERO  2026  |                      43

NOTAS
1      Cuelga. s f Regalo que se da a una persona el día de su cumpleaños o su santo: “Toma tu cuelga, hijo, muchas felicidades”. 
Diccionario del español de México (DEM), https://dem.colmex.mx, El Colegio de México A.C., 07 de noviembre de 2025.
2      J.N., “Y nos has dado tu sonrisa…“, La Voz Guadalupana, enero de 1949, año XIV, Núm. 11, p. 6.



ESTA
CIO

N
A

M
IEN

TO
S

 D
E LA

 BA
SÍLICA

 D
E G

U
A

D
A

LU
PE

Te recordam
os que contam

os con el servicio de estacionam
ientos 

totalm
ente accesibles, seguros y con excelentes horarios.

N
o arriesgues tu vehículo

Estacionam
iento M

isterios

H
orario: 06:00 - 21:00 h.

Estacionam
iento Fray Juan de Zum

árraga

H
orario: 06:00 - 21:00 h.

Estacionam
iento Plaza M

ariana

H
orario: 08:00 - 18:00 h.


