
Información del Tepeyac para los pueblos de MéxicoInformación del Tepeyac para los pueblos de México

EDICIÓN 
DIGITAL

ISSN 2007-4603

PUBLICACIÓN MENSUAL GRATUITA DE LA BASÍLICA DE GUADALUPE, AÑO XXVI, N°299

FEBRERO 2026



SUMARIO
Número 299  | Año XXVI | Febrero 2026

MARÍA DE GUADALUPE Y LA PAZ ENTE LAS 
NACIONES
Rodrigo Guerra López
Secretario de la Pontificia Comisión para América Latina 

Presbítero Nerio Solís Chin, SJ
Coordinador Nacional de la Red Mundial de Oración del Papa

Información del Tepeyac para los pueblos de MéxicoInformación del Tepeyac para los pueblos de México

EDICIÓN 
DIGITAL

ISSN 2007-4603

PUBLICACIÓN MENSUAL GRATUITA DE LA BASÍLICA DE GUADALUPE, AÑO XXVI, N°299

FEBRERO 2026

    

PORTADA:
Ibarra, José de, Presentación de Jesús en el templo, siglo XVIII, 
Óleo sobre tela. Museo de la Basílica de Guadalupe

FORMACIÓN Y ESPIRITUALIDAD

INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL 
PAPA LEÓN XIV

BREVES

SOLEMNIDAD DEL MES

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

11
7

15
23
42

EDITORIAL
CARTA EDITORIAL FEBRERO 2026 4

7

PEQUEÑOS CORAZONES, GRANDES ESPERANZAS: 
LA ORACIÓN QUE SOSTIENE LA VIDA

POR LOS NIÑOS CON ENFERMEDADES INCURABLES

MIÉRCOLES DE CENIZA: INICIO DEL DESIERTO 
CUARESMAL

M. Iltre. Cango. Víctor Torres Rivera
Secretario de Cabildo de la Basílica de Guadalupe

Pbro. Andréi Carreño Huerta
Parroquia del Pronto Socorro y San José 

M. Iltre. Cango Juan Castillo Hernández
Canónigo Doctoral de la Basílica de Guadalupe 

11

14

20

LA FIESTA DE LA VIRGEN DE LOURDES

15

2 |  FEBRERO 2026



DIRECTOR 
M. Iltre. Cango. Dr. Gustavo Watson Marrón

CONSEJO EDITORIAL 
M. Iltre. Cango. Dr. Gustavo Watson Marrón

Mtro. Pedro Pablo Pérez García
Mtra. Alejandra Olguín González 

EDITORA
Lic. Gabriela Anaya Carreño

FOTOGRAFÍA Y DISEÑO GRÁFICO
Comunicación y Difusión 

de la Basílica de Guadalupe

FRAY JUAN DE ZUMÁRRAGA, EL COLEGIO DE 
TLATELOLCO Y LA UNIVERSIDAD DE MÉXICO

M. Iltre. Cango. Luis Felipe García Álvarez
Canónigo hospitalario de la Basílica de Guadalupe 

Boletín Guadalupano, revista mensual año XXVI número 
299, febrero de 2026. Editor Responsable: Gabriela Anaya 
Carreño. Número de Certificado de Reserva de Derechos 
otorgado por el Instituto Nacional del Derecho de Autor 
04-2004-102812475400-106.ISSN 2007-4603. Número de 
Certificado de Licitud y Contenido número 10545 y Certificado 
de Licitud de Título número 12972 otorgado por la Comisión 
Calificadora de Publicaciones y Revistas Ilustradas de 
la Secretaría de Gobernación, Nombre y domicilio del 
impresor: Natosa Impresores S.A. de C.V., Callejón Hidalgo 
Mz. 16 Lt. 9C, Colonia San Miguel, Alcaldía Iztapalapa, 
C.P.09360, Ciudad de México. Tel. 55 7261-7976. Domicilio 
de la Publicación y Distribuidor: Basílica de Guadalupe A.R., 
Fray Juan de Zumárraga número 2, Colonia Villa Gustavo A. 
Madero, Alcaldía Gustavo A. Madero, C.P. 07050, Ciudad de 
México Tel. 55 5118- 0500 ext. 473 www.virgendeguadalupe.
org.mx Queda estrictamente prohibida la reproducción total 
o parcial de los contenidos e imágenes de la publicación 
sin previa autorización del Boletín Guadalupano.

28

DATOS CURIOSOS EN SAN FELIPE DE JESÚS

MÚSICOS EN EL SANTUARIO DE GUADALUPE 

CIERRE DEL JUBILEO 2025 PEREGRINOS DE 
ESPERANZA

EL TEPEYAC ANTES DE SER LA VILLA DE GUADALUPE
Lic. Gabriela Anaya Carreño
Editora Boletín Guadalupano

Dr. Armando Pavón Romero
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y Educación, UNAM

M. Iltre. Cango. Dr. Gustavo Watson Marrón
Director de la Biblioteca Lorenzo Boturini y del Archivo Histórico de 
la Basílica de Guadalupe

33

36

42

23

FEBRERO  2026  |                      3



objetivo del Boletín Guadalupano es propagar 
la devoción a Nuestra Madre de Guadalupe e 
informar de los acontecimientos importantes 
que se suscitan en nuestro Santuario, además 
de reflexionar sobre las festividades litúrgicas 
más importantes de cada mes, pues es muy im-
portante profundizar sobre el sentido de nues-
tro caminar como Iglesia, dentro de un pano-
rama más universal y en comunión con lo que 
nos pide la Iglesia para los diferentes tiempos 
litúrgicos. En el mes de febrero sobresalen, la 
fiesta de la Presentación del Señor, común-
mente conocida como La Candelaria, ya que 
se hace una procesión y se bendicen las velas 
para ir al encuentro del Señor, precisamente 
porque el eje de esa celebración es contem-
plar a Jesucristo como luz del mundo, que vie-
ne a caminar con su pueblo, simbolizado por 
dos ancianos que se encuentran en el Templo 
en el momento en que llegan José y María con 
el niño en brazos, para realizar la purificación 
de la madre y presentar a su hijo Jesús en el 
Templo. De hecho, en la Iglesia de Oriente se 
llama desde tiempos inmemoriales “Fiesta del 
Encuentro”. Los papás del niño cumplen con lo 
prescrito por la ley del Señor y siguen los ritos 
de sus tradiciones. Sin embargo, desde la mi-
rada de Simeón y Ana, quienes aguardan la li-
beración de Israel,  descubren en ese pequeño, 
guiados por el Espíritu santo, el cumplimien-
to de las promesas realizadas antiguamente. 
“Mis ojos han visto a tu Salvador, a quien has 
presentado ante todos los pueblos: luz para 
alumbrar a las naciones y gloria de tu pueblo 
Israel” (Lc.2, 30-32). La salvación se extiende 
a todas las naciones, no se limita a un pueblo, 

EDITORIAL

CARTA EDITORIAL 
FEBRERO 2026

M. Iltre. Cango. Juan Castillo Hernández
Canónigo Doctoral de la Insigne y Nacional Basílica de Guadalupe 

Anónimo novohispano, Virgen de Guadalupe, ca. 1822, 
óleo sobre tela, Museo de la Basílica de Guadalupe

omo cada mes es un gusto saludar-
les, estimados lectores, y presentar-
les este número, preparado para el 
mes de febrero de este año, recién 

iniciado, 2026. Como ustedes saben el principal

C
4 |  FEBRERO 2026



sino que abre un panorama hacia la universa-
lidad de la redención divina. Esta celebración 
nos invita a dejarnos guiar por Cristo, única   luz 
ante tantas obscuridades, manifestadas en el 
pecado, la ambición y las luchas de poder. Este 
día también recordamos a las consagradas y 
consagrados que dentro de la Iglesia ejercen 
su servicio con entrega y generosidad en di-
ferentes campos de la vida eclesial, misiones, 
educación, la caridad, los hospitales, aten-
ción a sacerdotes, apoyo a la catequesis, etc.

La siguiente celebración importante para esta 
Arquidiócesis de México es la solemnidad de 
San Felipe de Jesús, su patrono principal y pro-
tector de la juventud de nuestra iglesia particu-
lar. Mártir, nacido en esta ciudad y desde niño 
muy inquieto, al grado que cuenta una anécdota 
que un día la nana de la familia observando tan-
tas travesuras, dijo: “este niño será santo cuan-
do reverdezca esta higuera seca”, y el día de su 
martirio en verdad reverdeció. Muy joven buscó 
discernir su vocación a la vida religiosa, pero 
únicamente se concretó en la ciudad de Manila, 
donde lo envió su padre para que buscara fortu-
na. Después de tantas desilusiones ante la vida

mundana decidió entrar al convento francis-
cano de esa ciudad y vivió de manera admi-
rable su entrega a la voluntad Dios y amor a 
la Iglesia. La providencia lo condujo a Japón, 
cuando regresaba a México para ser ordenado 
sacerdote, y ahí había una persecución a los 
cristianos. Aun con la posibilidad de salvarse, 
murió sacrificado en una cruz como Jesús, su 
gran maestro, el 5 de febrero de 1597 junto con 
otros 25 mártires. Durante mucho tiempo fue el 
único santo canonizado de México. Un motivo 
importante para orar por nuestra juventud, ya 
que vivimos épocas de muchos cambios y esto 
repercute en la fe de innumerables niños y ado-
lescentes de este país, algunos sumergidos en 
múltiples adicciones y problemáticas sociales, 
incluso en la delincuencia. Necesitamos mucho 
de la intercesión de este Santo para que haya 
más valores y caminos de renovación en las fa-
milias y la educación de los jóvenes. Por otro 
lado, el 11 de febrero celebramos el día del en-
fermo ya que ese día recordamos la memoria 
de Nuestra Señora de Lourdes, una advocación 
que surgió a raíz de las apariciones de la Vir-
gen en la gruta de Massabielle, al occidente de 
Lourdes, entre el 11 de febrero y el 16 de julio 
de 1858, en Francia. Ahí la Madre de Dios pidió 
a la vidente Bernardita de Soubirous que remo-
viera la tierra y surgió un manantial de agua en 
el cual se han curado un gran número de enfer-
mos. Ahí tenemos otra llamada espiritual para 
este mes: orar por tantos hermanos nuestros 
que sufren la enfermedad, física, psicológica y 
espiritual. Quizá es fácil hablar de la situación 
que se vive en hospitales, en hogares y centros 
de rehabilitación, pero convivir y apoyar a es-
tas personas ya es muy complicado, por eso se 
requiere mucha fuerza espiritual y sólo la ora-
ción mueve a ser solidarios con los enfermos. 
Una celebración poco conocida es la fiesta de 
la Cátedra de San Pedro, que se celebra el 22 
de febrero, la cual nos recuerda nuestra ad-
hesión al Romano Pontífice y a su magisterio, 
hablamos de la sede fija del Apóstol Pedro y 
de sus sucesores, símbolo de su autoridad y 
de la enseñanza que sobre el Evangelio reali-
za y custodia dentro de la comunidad cristiana.

Sin duda, otro acontecimiento litúrgico impor-
tante de este mes es el inicio de la Cuaresma, 

Ibarra, José de, Presentación de Jesús en el templo, siglo 
XVIII, Óleo sobre tela. Museo de la Basílica de Guadalupe

FEBRERO  2026  |                      5



camino hacia la Pascua, la gran celebración de 
los cristianos y fuente de todos los otros miste-
rios santos. Por eso, la Cuaresma es un periodo 
de preparación fuerte para recibir el bautismo 
de personas adultas, los llamados catecúme-
nos; también es un tiempo de penitencia y cier-
ta ascesis, siempre visualizando la Pascua del 
Señor. El Miércoles de Ceniza, este año, es el 
18 de febrero, y tiene como signo importante la 
recepción de este sacramental, no como algo 
mágico o supersticioso, sino como un elemento 
externo que expresa el anhelo de conversión 
que mueve nuestro interior a un cambio, a una 
renovación para ser mejores. Ciertamente por 
tradición se nos invita a reforzar la escucha de 
la Palabra de Dios, abrir los oídos de la fe para 
escuchar la voz del Espíritu de Dios que nos 
mueve a la renovación de la vida, a pensar en 
serio sobre los cambios importantes que cada 
uno requiere realizar para dar testimonio de la fe 
en el Resucitado. Además, se subraya la prácti-
ca de las obras de piedad: ayuno, oración y la li-
mosna, todo esto como respuesta a un llamado 
de Dios, quien habla en el silencio y desde ese 
silencio responde e inspira hacia dónde cami-
nar. Es una invitación a dejar nuestro egoísmo 
y pensar en las necesidades de los otros para 
dar una respuesta de solidaridad. Únicamente 

así podremos encontrar el rostro misericordioso 
de Dios y reflejar esta misericordia hacia nues-
tros hermanos. Así pues, dispongámonos a vi-
vir una fuerte experiencia de fe, acerquémonos 
con un corazón limpio a las fuentes de nuestra 
salvación. Dios les bendiga y proteja siempre.        

6 |  FEBRERO 2026



MARÍA DE GUADALUPE Y LA 
PAZ ENTRE LAS NACIONES

n un mundo donde la palabra “paz” se 
usa como eslogan mientras crecen las 
fronteras mentales —nosotros contra 
ellos, norteamericanos contra “ilega-

les”, judíos contra musulmanes—, hay aconte-
cimientos que no sólo consuelan: reordenan la 
imaginación moral, ciudadana y en el fondo, 
cristiana. Para millones de personas en México 
y en todo el continente, la Virgen de Guadalupe 
es uno de estos hechos cargados de significado. 
No porque “resuelva” conflictos de manera “má-
gica”, sino porque propone una lógica distinta 

para relacionarnos como pueblos: la lógica de 
la dignidad, el encuentro y la misericordia.

Santa María de Guadalupe aparece —históri-
camente— en el terreno más tenso que uno se 
pueda imaginar: el choque de culturas, heridas 
abiertas, humillación, miedo y resentimiento. 
Lo decisivo es el acontecimiento de gracia, que 
mueve a la conversión y posee un mensaje so-
cial: en el relato guadalupano, María se dirige a 
un indígena sencillo y le habla con una ternura 
que no es cursilería, sino acción profunda que

E

FORMACIÓN Y ESPIRITUALIDAD

Rodrigo Guerra López
Secretario / Pontificia Comisión para América Latina

FEBRERO  2026  |                      7



alcanza el corazón. Le devuelve nombre, mi-
sión y confianza. ¡Lo redignifica! En una época 
de vencedores y vencidos, de prepotentes y hu-
millados, ese gesto tiene una fuerza histórica 
peculiar: Dios elige el camino de lo pequeño 
para recomponer lo roto.

Por eso María de Guadalupe se vuelve “madre” 
no en un sentido sentimental, sino en el senti-
do más concreto: madre es quien hace posible 
la vida y, cuando hay conflicto, hace posible la 
convivencia. La paz no comienza en las altas 
“relaciones internacionales”, llenas de glamour 
e intereses, a veces, inconfesables; comienza 
cuando una sociedad decide que el otro no es 
objeto de descarte, amenaza o instrumento. 
María de Guadalupe, con su rostro mestizo y 
su cercanía a los últimos de la historia, afirma 
una idea que hoy urge repetir: ningún pueblo 
está destinado a ser sobrante, y ninguna cul-
tura es autorizada a aplastar a otra para sentir-
se segura.

Hay un rasgo guadalupano que suele pasar 
desapercibido: su capacidad para desactivar

el sacrificio y las violencias. En tiempos de 
polarización, los conflictos se alimentan de una 
rutina psicológica: necesitamos culpables que 
concentren todo el mal para justificar nuestros 
propios excesos. Guadalupe, por el contrario, 
empuja hacia una identidad que no necesita 
odiar para existir. Su mensaje —profundamen-
te evangélico y liberador— no niega la justicia; 
la purifica: justicia sin misericordia se vuelve 
revancha; misericordia sin justicia se vuelve in-
genuidad. La paz verdadera sostiene ambas.

Este punto es crucial para la conversación in-
ternacional de hoy. Los pueblos se sienten ten-
tados a creer que la paz es simplemente “ga-
nar” o imponer un equilibrio de fuerzas. Pero el 
equilibrio sin verdad dura poco: tarde o tempra-
no explota. La tradición cristiana insiste en algo 
incómodo para los cínicos y para los fanáticos: 
la paz se construye con límites morales y jurídi-
cos, especialmente en la protección del inocen-
te, la búsqueda de acuerdos verificables y la re-
nuncia a tratar a la población civil como moneda 
de cambio. María de Guadalupe no es un trata-
do de ciencia política, pero sí es una escuela

8 |  FEBRERO 2026



para todos, incluso para los políticos: enseña 
que la persona concreta —el herido, el des-
plazado, el niño, el prisionero, el migrante, el 
indígena— es el lugar donde se mide la verdad 
de cualquier “razón de Estado”.

Hay también un aporte guadalupano para el 
lenguaje público: la paz necesita palabras 
limpias. Cuando el discurso se llena de retó-
rica politiquera, la realidad se vuelve manipu-
lable. El relato guadalupano, en cambio, se 
expresa con un vocabulario de cercanía: “¿No 
estoy yo aquí que soy tu madre?”. En términos 
sociales, eso equivale a una pregunta que los 
pueblos nos deberíamos hacer con frecuencia: 
“¿a quién estamos dejando solos?” La violen-
cia crece donde la soledad se institucionaliza; 
donde la vida humana deja de tener rostro.

Por eso, María de Guadalupe ha tenido —y si-
gue teniendo— un papel singular como puente 
religioso y cultural. En México, su imagen ha 
sido un punto de encuentro incluso entre perso-
nas con visiones políticas opuestas; en la diás-
pora, acompaña migraciones y comunidades 
que viven entre dos mundos; en el continente, 
se la percibe como un vínculo de pertenencia 
que no excluye por raza, clase social o idioma.

La Virgen de Guadalupe no propone una “paz 
cosmética” o meramente “evasiva”. Propo-
ne una paz encarnada: mirar de frente el su-
frimiento, impedir su repetición, reconstruir

confianza. En el plano social, eso se traduce en 
tareas muy concretas: educación para la recon-
ciliación, justicia transicional donde haga falta, 
políticas de acogida para víctimas, y una cultura 
que no celebre la humillación del adversario. En 
el plano personal, significa aprender a discutir sin 
destruir, a exigir sin deshumanizar, a defender 
convicciones sin convertir al otro en caricatura.

Hay, finalmente, una dimensión que sólo se en-
tiende desde la fe, pero que tiene efectos públi-
cos: María de Guadalupe recuerda que la paz 
no nace sólo de estrategias, sino, también, de 
conversión. Convertirse no es volverse “sua-
ve” o “tibio”; es volverse, por gracia de Dios, 
verdadero. Es renunciar a la mentira útil, al 
odio rentable y a la violencia presentada como 
“inevitable”. Cuando un pueblo se acostumbra 
a esos discursos, la guerra se vuelve cultura; 
cuando los rechaza, la paz se vuelve posible.

FEBRERO  2026  |                      9



En tiempos de incertidumbre global, la Virgen de Guadalupe sigue ofreciendo un mapa sim-
ple —y por eso exigente— para la paz entre los pueblos: dignidad antes que dominio; en-
cuentro antes que violencias; misericordia con justicia antes que venganza; y el ros-
tro del vulnerable, del más humillado, del más excluido, como criterio último. En un 
mundo que se fragmenta, esta “lógica materna”, esta “lógica guadalupana”, no es debi-
lidad. Es, quizá, una de las pocas formas realistas de evitar que la historia vuelva a repetirse.

10 |  FEBRERO 2026



a enfermedad es una realidad huma-
na que pesa en cualquier momen-
to de la vida, sin embargo, cuando 
ésta afecta a los niños, el dolor pa-

rece hacerse aún mayor. Cada año millones 
de niños mueren en el mundo a causa de en-
fermedades incurables y otro tanto padece de 
enfermedades crónicas que les impiden vivir 
una infancia armónica y feliz, además de ge-
nerar un dolor y preocupación en toda la fa-
milia. En muchos casos, la falta de acceso a 

servicios de salud, la desnutrición y las malas 
condiciones de salubridad fungen como agra-
vantes en el cuadro clínico de los menores 
que desarrollan cualquier tipo de patología.

En este mes de febrero, el Papa León XIV nos 
invita a que, juntos como Iglesia, oremos por 
los niños y niñas que padecen enfermedades 
incurables y sus familias, para que reciban la 
atención médica necesaria y los cuidados más 
adecuados, sin perder nunca la esperanza, la 

L

PEQUEÑOS CORAZONES, GRANDES ESPERANZAS: 
LA ORACIÓN QUE SOSTIENE LA VIDA

P. Nerio Solís Chin, SJ
Coordinador Nacional de la Red Mundial de Oración del Papa

INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL PAPA LEÓN XIV

FEBRERO  2026  |                      11



fe y la fortaleza como don del Espíritu Santo. La 
oración es un acto de amor, de compasión y de 
solidaridad en medio de situaciones límites de 
la vida, por ello no podemos permanecer insen-
sibles ante esta realidad que aflige a tantas fa-
milias y que nos refleja la presencia de Dios que 
se vuelve frágil y débil en los más pequeños.

Los niños ocupaban un lugar privilegiado en el 
corazón de Jesús, en el Evangelio encontra-
mos: “Dejen que los niños vengan a mí y no se 
los impiden, porque de los que son como ellos 
es el reino de los cielos” (Mt 19,14). La mirada 
de Jesús se centra en los más pequeños de la 
sociedad, los descartados de su tiempo. Cono-
ce la inocencia, pureza y bondad del corazón 
de los menores y por ello les anticipa el Reino, 
pues vivir en el amor y la transparencia es ya 
vivir en Dios. Su preocupación por los meno-
res enfermos resulta evidente en el relato de 
la curación de la hija de Jairo (Mc 5, 41), en 
donde se dirige a la casa de la niña, entra a 
la intimidad del corazón y desde ahí, con gran 
compasión, la toma de la mano y le ordena le-
vantarse: talita cumi. Jesús entra a la interio-
ridad de las personas para sanarlas desde la 
raíz. De igual manera cura al hijo del funciona-
rio real (Jn 4, 50), en este relato cabe destacar 
la fuerza de la fe de quienes le ruegan a Jesús, 
así como el poder de la palabra del Señor que 
es capaz de regalar una nueva vida en plenitud. 

La Iglesia siempre ha sido cercana a los enfer-
mos. El ministerio de visitar a los enfermos e in-
cluso de llevarles el sacramento de la comunión 
permanece con vitalidad dentro de las activida-
des pastorales de las parroquias. Acompañar a 
los niños en medio de sus dolencias y apoyar 
a sus familias, afirma la dignidad de toda vida 
humana que merece ser protegida, sostenida y 
consolada en tiempos de adversidad. La misión 
de cuidar y la defender de la vida cobra senti-
do en la atención de los pequeños vulnerables.     

12 |  FEBRERO 2026



Nuestra señora de Guadalupe, como madre 
y protectora, nos recuerda su presencia fiel y 
llena de ternura junto a los menores. En ella 
podemos encontrar consuelo, esperanza, va-
lentía y amor cuando los ánimos decaen y el 
dolor parece apoderarse de todo nuestro ser. 
En esos momentos de amarga oscuridad re-
sulta dulce y reconfortante escuchar sus pa-
labras: “¿No estoy yo aquí que soy tu madre? 
¿No estás bajo mi sombra y mi resguardo?”. El 
mensaje de la Guadalupana se dirige especial-
mente a los más pobres, débiles y abrumados. 
Su presencia es anuncio de la buena noticia 
que viene a reconfortar a los afligidos dirigien-
do su mirada y esperanza en su Hijo Jesús.

Cuando oramos por los niños con enfermeda-

des incurables ponemos de manifiesto las tres 
virtudes teologales, pues este gesto constitu-
ye un acto de fe, esperanza y caridad que nos 
hermana como una sola Iglesia cimentada en 
Cristo, y nos recuerda que estamos llamados a 
ser buena noticia para todas las personas, es-
pecialmente para quienes sufren. Con nuestra 
oración no siempre se obtiene la sanación físi-
ca, sin embargo, la gracia de Dios se manifiesta 
en la paz, el consuelo y la fortaleza espiritual 
del enfermo. El sufrimiento, cuando se vive en 
compañía, es decir, en comunidad, se hace más 
llevadero y menos angustiante, por ello, nos co-
rresponde como peregrinos del amor comuni-
car el consuelo de Dios que se quiere derramar 
sobre todos los corazones apesadumbrados. 

FEBRERO  2026  |                      13



ORACIÓN 
POR LOS NIÑOS 
CON ENFERMEDADES 
INCURABLES

¡MARÍA, MADRE DE DIOS REZA POR Y CON NOSOTROS!

INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL PAPA LEÓN XIV

14 |  FEBRERO 2026

Oremos para que los niños que padecen
enfermedades incurables y sus familias reciban
la atención médica y el apoyo necesario, sin perder
nunca la fuerza y la esperanza.
Amén.



INTENCIÓN DE ORACIÓN DEL PAPA LEÓN XIV

LA FIESTA DE LA VIRGEN DE LOURDES
“NO TE PROMETO HACERTE FELIZ EN ESTE MUNDO, SINO EN EL 

PRÓXIMO”, LE DIJO LA VIRGEN MARÍA A SANTA BERNARDITA”

SOLEMNIDAD DEL MES

Cristina Rubalcava. Virgen de Nuestra Señora de Lourdes, 2004, 
técnica mixta sobre tela y madera.
Museo de la Basílica de Guadalupe

M. Iltre. Cango. Víctor Torres García
Secretario de Cabildo de la Basílica de Guadalupe

FEBRERO  2026  |                      15



l día 11 de febrero la Iglesia celebra 
a Nuestra Señora de Lourdes, ad-
vocación mariana cuyo origen se re-
monta a las apariciones de la Madre 

de Dios a Santa Bernadette Soubirous, en el 
año 1858, en Francia. Santa Bernardita como 
la conocemos, fue una joven campesina de 
unos 14 años, que más tarde se unió a las Her-
manas de la Caridad en Nevers, donde murió 
y donde su cuerpo incorrupto aún se venera.

Las apariciones de la Virgen María se produjeron 
en la gruta de Massabielle, a orillas del río Gave 
de Pau, en las afueras de Lourdes, un pueblo 
ubicado en las estribaciones de los Pirineos.

La Virgen Santísima se apareció a Bernardita 
en 18 ocasiones, entre el 11 de febrero y el 16 
de julio de 1858.

El 11 de febrero de 1858 cuando Bernardita, 
su hermana y otra niña iban al campo a bus-
car leña seca. Para llegar al lugar adecua-
do, cerca de una gruta, tenían que cruzar un 
arroyo. Bernardita se demoró un poco en ha-
cerlo porque temía al agua fría. Mientras se 
sacaba los zapatos escuchó de pronto un rui-
do fuerte proveniente de la gruta cercana.

Entonces, se acercó a ver lo que sucedía y 
cuando estuvo frente a la gruta vio la figura de 
una mujer envuelta en una luz resplandeciente 
que iluminaba la roca. La mujer estaba vestida 
con un traje blanco, una cinta azul en la cin-
tura, un largo velo y dos rosas doradas sobre 
los pies; era la Virgen María. En sus bellas ma-
nos portaba un largo rosario blanco y dorado.

Bernardita, sobrecogida por lo que veía, se 
puso a rezar el Santo Rosario. Unos instantes 
después, un poco más calmada, se percató de 
que la Mujer de blanco la estaba acompañando 
en la oración. Luego la “Señora”, como la llamó 
en ese momento, desapareció.

Unos días después, el domingo 14, Bernardi-
ta volvió a la gruta de la aparición y empezó a 
rezar el Rosario. De pronto, la hermosa señora 
aparece de nuevo. La niña, en un arranque de 
valor e inocencia, le arroja un poco del agua 

E

Fotografía de María Bernardita Soubirou, siglo XIX. 

16 |  FEBRERO 2026



bendita que llevaba en una botellita, para ase-
gurarse de que lo que estaba viendo no 
provenía del Maligno. La Señora la mira 
y sonríe, luego hace la señal de la Cruz 
con el Rosario y la invita a rezarlo juntas.

El jueves 18 ambas se vuelven a encon-
trar. La Mujer le pide a Bernardita que vuel-
va por los siguientes quince días a la gruta. 
La niña le promete que lo hará sin dudar y la 
Mujer le responde con otra promesa: el cie-
lo. Bernardita será dichosa en la vida futura.

Mientras tanto, en el pueblo, las noticas de 
las apariciones se empiezan a esparcir. El 19 
de febrero, Bernardita regresa al lugar con 
una vela encendida, bendecida previamente 
-de allí la costumbre de ir con velas y encen-
derlas frente a la gruta de Lourdes-. Al día si-
guiente, la Señora le enseña a Bernardita una 
oración, que la niña grabará en su memoria 
y corazón para siempre. El 21 de febrero, la 
niña se percata de que su Señora estaba tris-
te y le pregunta por qué está así. ‘Nuestra Se-
ñora’ le contesta: “Rogad por los pecadores”.

Para entonces, los rumores sobre lo que su-
cedía a Bernardita llegaron a oídos de las au-
toridades, temiendo que se produjeran albo-
rotos o disturbios amenazaron a la niña con

llevarla a la cárcel si seguía hablando sobre 
las apariciones de la Señora. Por otro lado, 
Bernardita, sin querer, se había convertido en 
blanco de burlas e insultos por parte de quie-
nes la consideraban una desquiciada o “muy 
poca cosa” para ser testigo de semejante 
portento. Los rumores sugerían que la Seño-
ra de las apariciones era la Virgen Santísima.

El día 22 la Mujer no apareció. No obstan-
te, la niña no perdía la esperanza de vol-
verla a ver. Para el 23, alrededor de diez mil 
personas acudieron a la gruta para presen-
ciar el prodigio del que tanto se hablaba.

La Mujer se apareció de nuevo a Bernardita y le 
pidió que comunicara a las autoridades eclesiás-
ticas su deseo de que se elevara un santuario en 
el lugar, a donde los peregrinos y penitentes pu-
diesen acudir a rezar y buscar el perdón de Dios. 
Bernardita le confía esto a un sacerdote amigo, 
quien le pide que pregunte a la Señora cuál 
era su nombre, y que dé un signo que confirme 
quién era. A la mañana siguiente un rosal blanco 
apareció entre las piedras de la gruta; y todos 
los que iban llegando quedaron maravillados.

El día 24 la pequeña Bernarda le cuenta todo 
lo sucedido a la Señora, quien le volvió a son-
reír. Luego, Ella le pide a Bernardita otra vez

FEBRERO  2026  |                      17



que ruegue por los pecadores a la voz de: 
“¡Penitencia, penitencia, penitencia!... ¡Ro-
gad a Dios por los pecadores! ¡Besa la tierra 
en penitencia por los pecadores!”. Bernar-
dita hizo cuanto le acababa de pedir la Vir-
gen e invitó a la gente que estaba cerca, en 
ese momento, a que se uniera en oración.

El 25 de febrero, Bernardita, por indicación de 
la Madre de Dios, escarbó el fondo de la gruta y 
empezó a brotar agua. Acto seguido, la Señora 
le ordena beber, lavarse los pies en la fuente que 
se había formado, y comer un poco de hierba.

El día 26 de febrero se produce la primera cu-
ración. Un obrero de apellido Bourriete, quien 
había perdido la visión del ojo izquierdo, ora y 
se frota el ojo dañado con el agua de la fuente. 
De pronto, el hombre empezó a gritar de júbi-
lo al darse cuenta de que había recuperado la 
vista. El 27 la Virgen no aparece. Aun así, Ber-
nardita permanece frente a la gruta rezando por 
los pecadores y bebe del agua del manantial.

El 28 de febrero Bernardita vuelve a la gruta, 
pero es llevada a la fuerza a la casa del juez. 
Se le imputa haber alterado el orden público 
y es amenazada con la prisión. Por la noche, 
se produce otro milagro: una mujer de nom-
bre Catalina Latapie moja con el agua de la 
fuente el brazo que tenía dislocado y, milagro-
samente, el miembro recupera su flexibilidad.

El martes 2 de marzo, Bernardita va de nuevo 
a donde estaba el párroco a recordarle el pe-
dido de la Virgen. El 3 de marzo la pequeña 
vuelve a ver a la Señora y le pregunta su nom-
bre. La Mujer solo sonríe. Ese mismo día, una 
madre lleva en brazos a su hijo enfermo, quien 
se debatía entre la vida y la muerte. Luego lo 
introduce en las frías aguas de la fuente y tras 
unas horas el niño empieza a respirar mejor y 
se le ve repuesto. Un grupo de médicos certifi-
caría más tarde que no había explicación para 
dicha curación. Posteriormente, este hecho se-
ría catalogado como milagro de primer orden.

El 4 de marzo, al finalizar los quince días, la Se-
ñora se presenta de nuevo, pero permanece en 
silencio. Poco después de dos semanas, el 25 

de marzo, la Mujer vestida de blanco volvió a 
aparecerse a Bernardita. Entonces, frente a la 
niña, levantó los ojos al cielo, juntó las manos 
en actitud orante y dijo: “Soy la Inmaculada 
Concepción”.

Era la primera vez que la Señora hablaba de sí 
misma de esa manera. En cuanto pudo, Bernar-
dita le contó lo sucedido al párroco, quien quedó 
conmocionado ante tamaña revelación: cuatro 
años antes se había proclamado el dogma de la 
Inmaculada Concepción (1854) y con toda se-
guridad nadie entre la gente se había enterado.

18 |  FEBRERO 2026



La fecha del 11 de febrero coincide también 
con la Jornada Mundial del Enfermo, insti-
tuida por el Papa Juan Pablo II el 13 de mayo 
de 1992, para reflexionar sobre la enferme-
dad, acompañar a los que sufren y sensibi-
lizar sobre el cuidado y la compasión hacía 
unos de los más vulnerables, los enfermos.

El Papa León XIV asegura en su mensaje para 
la XXXIV Jornada Mundial del Enfermo, que 
se celebrará el 11 de febrero, que el amor “no 
es pasivo” sino que va al encuentro del otro, 
al tiempo que deja claro que el prójimo no es 
sólo quien está cerca física o socialmente. Nos 
dice: “Jesús no enseña quién es el prójimo, sino 
cómo hacerse prójimo; es decir, cómo volver-
nos cercanos”, por lo que este 11 de febrero 
elevemos nuestra oración suplicando:

Santísima Virgen María “salud de los enfer-
mos”, intercede por todos ellos. Sobre todo por 
aquellos que tienen una enfermedad terminal, 
los que llevan una enfermedad muy prolonga-
da, los que están en los hospitales, en sus ca-
sas o en las calles, para que Dios, el médico de 
cuerpos y almas, les dé la salud y una pronta 
recuperación. Amén.

Meses más tarde, el 16 de julio, se produjo la 
última aparición. Bernardita sintió que la Madre 
de Dios, la Inmaculada Concepción, la llama-
ba y acudió a su encuentro. Al llegar a la gruta 
vio que había sido colocada una valla alrede-
dor y que no se podía pasar. Un segundo des-
pués, estando todavía frente a la gruta, pudo 
ver a la Madre de Dios. “Me pareció que estaba 
delante de la gruta, a la misma distancia que 
las otras veces, no veía más que a la Virgen. 
¡Jamás la había visto tan bella!”, dijo poste-
riormente la santa. Esa fue la última vez que 
Madre e hija se encontraron en aquel lugar.

La Iglesia reconoció oficialmente las aparicio-
nes en 1862, en tiempos del Papa Pío IX, y así 
Lourdes se transformó en un centro de fe y sa-
nación espiritual y física, en un importante cen-
tro de peregrinación mundial, famoso por las 
curaciones atribuidas al agua y la fe en la Vir-
gen de Lourdes, como patrona de los enfermos.

El mensaje de la Virgen María fue un mensa-
je cargado de fe, esperanza y oración. Sobre 
todo del Santo Rosario por los pecadores y es-
pecialmente para los enfermos, pues la Santí-
sima Virgen María es “Salud de los Enfermos”.

FEBRERO  2026  |                      19



MIÉRCOLES DE CENIZA: 
INICIO DEL DESIERTO CUARESMAL

SOLEMNIDAD DEL MES

Pbro. Andréi Carreño
Parroquia de Pronto Socorro y San José

los misterios de la Redención durante el Triduo 
Pascual, a saber, Jueves Santo, Viernes San-
to y Sábado Santo. Entonces comienza la cin-
cuentena pascual con la Solemne Vigilia Pas-
cual y la celebración de la Resurrección durante 
el Domingo de Pascua y los siguientes cincuen-
ta días hasta la Solemnidad de Pentecostés.

omo bien sabemos, el Miércoles 
de Ceniza marca el inicio del tiem-
po litúrgico llamado “Cuaresma”, es 
decir, los cuarenta días de prepa-

ración para celebrar la gran Solemnidad de la 
Pascua y llenarnos de gozo al conmemorar la 
Resurrección del Señor, esto después de vivir

C
20 |  FEBRERO 2026



que nos permita reflexionar seriamente sobre 
nuestra vida personal y comunitaria, esforzar-
nos constantemente para mejorar y perseve-
rar en el camino emprendido. Este signo de 
la ceniza es acompañado por dos frases que 
ayudan a entrar en la dinámica cuaresmal, 
las cuales se pueden emplear indistintamente 
y nos recuerdan que la fragilidad humana es
redimida y fortalecida por la acción de Cristo: 
“Conviértete y cree en el Evangelio” o “Re-
cuerda que eres polvo y al polvo volverás”.

Durante el Miércoles de Ceniza también se nos 
invita a procurar una oración más profunda, ya 
que se trata de nuestro encuentro íntimo con 
Dios. Oración que debemos procurar con más 
intensidad durante la Cuaresma que inicia y 
acompañarla de las obras de misericordia repre-
sentadas por la limosna, como un acto genero-
so de amor al prójimo que nos hace imitadores 
de la gratuidad del amor de Dios, de su miseri-
cordia y generosidad hacia nosotros. Finalmen-
te, el Miércoles de Ceniza se vive como un día 
de ayuno y abstinencia para resaltar su carácter 
penitencial,  pero no se trata de meras prácticas 
vacías o carentes de sentido, sino de un auténti-

Todo este camino de preparación y celebra-
ción, comienza precisamente el Miércoles de 
Ceniza, que llamamos así porque se inicia con 
este signo tan antiguo y especial. Ya desde el 
Antiguo Testamento aparece la costumbre de 
llenar la cabeza con ceniza como manifesta-
ción de arrepentimiento o duelo (Jl 2, 12-18), 
un signo totalmente penitencial que la Iglesia 
retoma para señalar el camino a seguir durante 
los próximos días en que estamos llamados a 
disponer nuestros corazones, de la mejor ma-
nera posible, para alegrarnos profundamen-
te con la gran fiesta de la Resurrección. Se 
nos recuerda que comienza el tiempo oportu-
no para purificar nuestra vida de todo aquello 
que nos aparta de Dios y de la comunión plena 
con la Iglesia, mediante el arrepentimiento de 
nuestros pecados y su confesión en el Sacra-
mento de la Reconciliación (2 Co 5, 20-6, 2).

Así, durante este día signamos la frente o lle-
namos la cabeza con ceniza que ha sido ela-
borada principalmente con las palmas benditas 
del Domingo de Ramos celebrado el año an-
terior, para expresar nuestro deseo sincero de 
vivir un proceso de conversión y purificación

FEBRERO  2026  |                      21



nidades, al egoísmo y a todo aquello que nos 
aleja de Dios, para vivir plenamente con Cris-
to y en Cristo, poniendo en práctica toda cla-
se de obras buenas, siendo más generosos en 
la caridad hacia los demás, abriendo el cora-
zón a Dios en la oración y a los hermanos en 
la limosna, así como en todas las obras de mi-
sericordia. De este modo, podemos compren-
der que la mortificación es una forma concre-
ta de vencer las cadenas del pecado y de la 
muerte, para que nuestra vida resplandezca 
con la luz del Señor Resucitado y su presen-
cia sea cada vez más fuerte entre nosotros.

co ejercicio espiritual para fortalecer la voluntad 
a través de estos medios que la Iglesia reco-
mienda, como fruto de la experiencia del cami-
nar del pueblo cristiano a lo largo de los siglos.

A partir de este día, la Cuaresma se nos pre-
senta como un desierto, es decir, un tiempo 
de silencio y oración que nos prepara para la 
gran fiesta de la Pascua, y por eso nos invita 
a intensificar nuestra vida espiritual mediante 
la práctica de la oración, la penitencia y la li-
mosna. Dentro de la penitencia encontramos 
diversas mortificaciones como el ayuno y la 
abstinencia, recordando las palabras de San 
Pablo a los romanos: “Si hemos muerto con 
Cristo, resucitaremos también con Él”. Pues 
bien, por el Bautismo hemos sido incorpora-
dos a Cristo y a su Iglesia, compartimos el ca-
mino de Jesús y participamos de su Misterio 
Pascual, que implica los gozos y la gloria, pero 
también los sufrimientos y la muerte, para po-
der llegar con Él a la gloria de la Resurrección.

La mortificación o penitencia cuaresmal nos 
permite vivir la comunión con Cristo, acercar-
nos a Él mediante una experiencia espiritual 
de muerte, es decir, morir al pecado, a las va-

22 |  FEBRERO 2026



EL TEPEYAC ANTES DE SER LA 
VILLA DE GUADALUPE

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Lic. Gabriela Anaya Carreño
Editora del Boletín Guadalupano

egún el relato de las apariciones gua-
dalupanas, el encuentro de San Juan 
Diego con Nuestra Señora de Guada-
lupe tuvo lugar en el cerro del Tepe-

yac entre el 9 y el 12 de diciembre de 1531. 
Para conocer mejor el sitio donde ocurrió el  

Acontecimiento Guadalupano, se presenta un 
breve acercamiento a las menciones documen-
tales anteriores a que se le conociera como Ce-
rro de Guadalupe y posteriormente como Pue-
blo y Villa de Guadalupe. 

S

Prado, Juan del, Mapa de la Villa Insigne y Real Colegiata del Santuario de Santa María de Guadalupe dista una legua de 
México, ca.1760, Colección privada

FEBRERO  2026  |                      23



El Cerro del Tepeyac se ubica en el extremo 
norte de la Cuenca del Valle de México y fun-
cionaba como punto de entrada a los lagos y a 
los asentamientos indígenas del altiplano. For-
ma parte de la Sierra de Guadalupe, conjunto 
montañoso que se extiende entre el Estado 
de México y el norte de la Ciudad de México.

En la época prehispánica se le llamaba Tepeyá-
cac. Con la llegada de los españoles recibió el 
nombre de Tepeaca o Tepeaquilla, en diminutivo, 
para diferenciarlo del pueblo de Tepeaca en la 
región de Puebla. Era un pequeño asentamien-
to ribereño situado entre el Lago de Texcoco y 
los ríos Tlalnepantla, Remedios y Guadalupe.

El nombre Tepeyac significa “en la punta” o 
“en la nariz del cerro”. Su glifo toponímico re-
presentaba una nariz unida a un cerro. Así, 
Tepeyácac puede traducirse como “en el ex-
tremo, delante, en la prolongación del cerro”.1

Las referencias al Tepeyac en el periodo pre-
hispánico son escasas y se conocen principal-
mente después de la Conquista y la Evangeli-
zación. Se sabe que era paso obligado por su 
calzada, que comunicaba con Tenochtitlán —la 
actual Calzada de los Misterios—. Existía un 
pequeño asentamiento indígena sujeto a San-
tiago Tlatelolco, junto con otros pueblos como 
Santiago Atzacoalco, San Pedro Zacatenco, 
Santa Isabel Tola y San Juan Ixhuatepec.2Glifo toponímico de Tepeyac 

Mapa de Cortés, siglo XVI, xilografía, 1524

24 |  FEBRERO 2026



Existen alusiones al Tepeyac en la batalla por 
la conquista de Tenochtitlán, como punto de en-
trada de los españoles y sus aliados. Algunos 
acontecimientos importantes en la zona fueron 
registrados por cronistas españoles entre 1550 
y 1560.3 Entre los escritos indígenas contem-
poráneos destacan los Anales de Tlatelolco y 
el Libro XII del Códice Florentino, ambos de 
manufactura tlatelolca, posiblemente elabora-
dos en el Colegio de Santa Cruz de Tlatelolco.

De manera formal, el Tepeyac aparece men-
cionado en las Actas de Cabildo de la Ciu-
dad de México de 1528. Se sabe que en el 
cerro de Tepeaquilla se repartieron merce-
des para aprovechar sus recursos natura-
les, otorgadas a Antonio de Arriaga, Gaspar 
de Ávila y Rodrigo de Pontezillas, destinadas 
al pastoreo de ovejas, ganado menor y a la 
horticultura.  Estas son las primeras mencio-
nes del lugar bajo el nombre de Tepeaquilla.

En los primeros mapas de México-Tenochtitlán 
elaborados tras la Conquista también se re-
gistró el Tepeyac. Uno de ellos es el Mapa de 
Cortés (1521-1524), donde se trazó el pueblo 
y su calzada, aunque no se le nombra explíci-
tamente; aparece representado con un tamaño

semejante al de otros lugares como Azcapot-
zalco, Chapultepec, Tacubaya, Coyoacán e 
Iztapalapa.5 Otro caso es el Mapa de Upsala 
(1555-1556), en el que se representan el pue-
blo, la calzada, el cerro y las tierras del Tepe-
yac. En particular, se dibuja una iglesia que 
ha sido objeto de diversas interpretaciones: 
algunos la consideran la “primitiva ermita”, 
otros la identifican con la iglesia reconstrui-
da por fray Alonso de Montúfar hacia 1556.

Detalle del Mapa de Uppsala donde se localiza Tepeyácac, 
Universidad de Uppsala, Suecia

FEBRERO  2026  |                      25



En el cerro existía un santuario dedicado a la 
diosa Tonantzin, deidad mexica, cuyo templo 
era muy concurrido. La referencia más conoci-
da sobre este centro religioso prehispánico se 
encuentra en la Historia de las cosas de la Nue-
va España, de fray Bernardino de Sahagún.6

En documentos impresos, la primera mención 
de la ermita y del pueblo de indios de Tepe-
yac aparece en los Diálogos Latinos (1554), 
del cronista Francisco Cervantes de Salazar. 
En el cuarto diálogo, al describir los alrede-
dores de la ciudad vistos desde el cerro de 
Chapultepec, se menciona la ermita del Te-
peyac: “En ellos tienen asiento grandes ciu-
dades de indios como Tetzcoco, Tlacopan, 
Tepeaquilla, Azcapotzalco, Cuyoacan, Iztapa-
lapan y otras muchas. De ellas son esas igle-
sias blanqueadas que miran hacia México”.7

En las Informaciones de 1556, ordenadas por 
el arzobispo Alonso de Montúfar, tras el sermón 
de fray Francisco de Bustamante —quien lo 
acusó de promover el culto guadalupano—, los
testimonios ya mencionan la ermita de Nues-
tra Señora de Guadalupe en el cerro llama-
do Tepeyácac o Tepeaquilla, donde se ren-
día culto a la imagen venerada en la ermita.

A partir de 1556, el cerro del Tepeyac era am-
pliamente conocido por la imagen sagrada allí 
venerada, tanto por españoles como por indíge-
nas que acudían a solicitar favores. El nombre 
de Guadalupe, aplicado al cerro, la calzada y los 
asentamientos, se difundió rápidamente, despla-
zando los nombres de Tepeyácac o Tepeaquilla.

En el siglo XVIII, con la erección de la Cole-
giata de Guadalupe, fue necesario que los 
asentamientos indígena y español se consti-
tuyeran, respectivamente, como pueblo y vi-
lla, para ennoblecer el lugar donde se encon-
traba el santuario guadalupano. Delfina López 
Solerengue, en su libro Una villa mexicana en 
el siglo XVIII: Nuestra Señora de Guadalupe, 
muestra el crecimiento de estos asentamien-
tos durante ese periodo y hasta mediados del 
siglo XIX, obra de lectura obligada para acer-
carse a la historia de la Villa de Guadalupe.8

NOTAS
1  Martínez Baracs, Rodrigo, “El Tepeyácac en el códice de 
Tlatelolco”, Estudios De Cultura Náhuatl 34 (diciembre),p. 
292, https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/
view/78663. 
2  López Sorrelangue, Delfina, Una Villa mexicana en el siglo 
XVIII, UNAM, Imprenta Universitaria, México, 1957, p. 16.
3  Sobre esto se encuentra el escrito de Francisco Cervantes 
de Salazar en Crónica de la Nueva España escrita entre 1557 
y 1564, donde menciona que el capitán Gonzalo de Sandoval 
tuvo a su cargo la guarnición de Tepeaquilla para el asalto a 
Tenochtitlán. Y Bernal Díaz del Castillo, en su libro Historia 
verdadera de la conquista de la Nueva España (1568), habla 
del capitán Gonzalo Sandoval donde tuvo su guarnición y que 
la asocia al Santuario y a la imagen milagrosa de Nuestra 
Señora de Guadalupe.
4  Martínez Baracs, Rodrigo, Op. Cit., pp. 4-5.
5  Martínez Baracas, Rodrigo, “De Tepequilla a Tepeyac 1528 
– 1555”, Andes, núm. 17, 2006, Universidad Nacional de Salta, 
Salta, Argentina, p. 4.
6  El uno de estos es aquí en México, donde está un montecillo 
que se llama Tepeácac, y las españoles llaman Tepeaquilla, 
y ahora se llama Nuestra señora de Guadalupe; en este 
lugar tenían un templo dedicado a la madre de los dioses 
que llamaban Tonantzin que quiere decir Nuestra Madre, allí 
hacían muchos sacrificios a honra de esta diosa, y venían a 
ellos de muy lejas tierras, de más de veinte leguas, de todas 
estas comarcas de México, y traían muchas ofrendas; venían 
hombres y mujeres, y mozos y mozas de estas tierras. En 
Sahagún, Bernardino, Historia general de las cosas de Nueva 
España, libro XI, apéndice 7, Porrúa “Sepan Cuantos”, México, 
2006, p. 300.
7 Cervantes de Salazar, Francisco, México en 1554. Tres 
diálogos latinos de Francisco Cervantes de Salazar, versión 
castellana de los diálogos por Joaquín García Icazbalceta, 
edición Facsimilar e introducción Miguel León-Portilla, México, 
UNAM, IIH, IIB, 2001. P. 71.
8  Libro que se puede consultar en la biblioteca Lorenzo Boturini 
de la Basílica de Guadalupe.  

26 |  FEBRERO 2026



C
as

tro
, C

as
im

iro
, L

a 
Vi

lla
 d

e 
G

ua
da

lu
pe

 to
m

ad
a 

en
 g

lo
bo

 e
l d

ía
 1

2 
de

 d
ic

ie
m

br
e,

 “M
éx

ic
o 

y 
su

s 
al

re
de

do
re

s.
 C

ol
ec

ci
ón

 d
e 

vi
st

as
, t

ra
je

s 
y 

m
on

um
en

to
s”

, M
éx

ic
o,

 D
ec

ae
n 

Ed
ito

r; 
18

55
-1

85
7.

FEBRERO  2026  |                      27



FRAY JUAN DE ZUMÁRRAGA, 
EL COLEGIO DE TLATELOLCO Y LA 

UNIVERSIDAD DE MÉXICO

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

Armando Pavón Romero
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación-UNAM

a figura de fray Juan de Zumárraga 
ocupa un lugar central en los primeros 
proyectos educativos de tipo univer-
sitario de la Nueva España, no solo 

como promotor de instituciones, sino por su 
concepción particular del saber al servicio de la 
evangelización. Su participación en la inaugu-
ración del Colegio de Santa Cruz de TlatelolcoL

Cabrera, Miguel, Retrato del arzobispo fray Juan de Zumárraga, 1758, óleo sobre tela, Museo de la Basílica de Guadalupe

28 |  FEBRERO 2026



como centro de formación de un clero indí-
gena. El colegio, destinado a los hijos de la 
nobleza indígena, representaba un espacio 
donde el aprendizaje del latín y la filosofía 
contribuirían a la formación de clérigos nati-
vos capaces de convertir al cristianismo con 
mayor eficacia que los propios españoles.4

Zumárraga también formuló una de las pri-
meras solicitudes para erigir una universidad 
o Estudio General en la ciudad de México. 
Esta petición, elaborada casi un año después 
de la apertura del Colegio de Tlatelolco, reve-
la una concepción de la universidad distinta 
de la que suele asociarse a estas institucio-
nes. Zumárraga concebía la universidad como 
un conjunto de doctores, de hombres sabios, 
dedicados a resolver las dudas y proble-
mas surgidas en la tarea de cristianización.5

Esta manera de concebir la universidad, como 
centro de consulta, provenía de la tradición 

y en la solicitud para crear una universidad en 
la ciudad de México revela esa concepción.

Zumárraga llegó a la Nueva España en 1528. 
Tras la conquista de México-Tenochtitlán emer-
gía una nueva sociedad, para la cual, el afán 
de riqueza y la evangelización de la población 
indígena eran retos inmediatos. Para el primer 
obispo de México, la educación debía ser un 
medio decisivo para orientar la tarea evangeli-
zadora. Labor que, en su opinión, estaba con-
tinuamente expuesta a errores doctrinales.1

El obispo participó en la apertura del Colegio 
de Tlatelolco el 6 de enero de 1536.2 El pro-
yecto del colegio se había gestado en años 
previos y respondía a iniciativas más amplias 
impulsadas por otros actores, como Sebastián 
Ramírez de Fuenleal.3 Sin embargo, la partici-
pación del obispo y el apoyo que brindó al cole-
gio en los años inmediatos posteriores revelan 
la importancia que le concedía a la institución

Indios cantores, Códice Florentino, Libro X, foja 19r.

FEBRERO  2026  |                      29



medieval de las universidades europeas, enten-
didas como corporaciones de hombres doctos, 
con capacidad para emitir opiniones o dictáme-
nes en cuestiones teológicas y jurídicas. Para
Zumárraga, la distancia geográfica respec-
to a las universidades peninsulares consti-
tuía un obstáculo serio para el correcto de-
sarrollo de la evangelización. Era tarea de 
la futura universidad novohispana subsanar 
esa carencia, actuando como un centro de 
consulta permanente que orientara las deci-
siones doctrinales y pastorales en una reali-
dad profundamente diferente de la europea.

El proyecto universitario de Zumárraga formaba 
parte de un documento, elaborado hacia prin-
cipios de 15376, destinado a un futuro concilio 
universal, en el que el obispo se manifestaba en

contra de los abusos cometidos contra los indí-
genas por parte de los conquistadores deveni-
dos a colonos. Era contrario a la esclavitud in-
dígena, restablecida pocos años antes. De este 
modo, la universidad aparecía ligada a un pro-
yecto de evangelización que buscaba moderar 
los excesos cometidos por los conquistadores y 
primeros pobladores en su papel de encomende-
ros. Los encomenderos, vale la pena recordarlo, 
eran españoles que recibían en “encomienda” 
a pueblos indígenas, para su evangelización. 
A cambio, los indígenas debían contribuir con 
trabajo y tributos al sostenimiento tanto del en-
comendero como de los frailes y sacerdotes.

La propuesta general del obispo generó una 
fuerte oposición entre los conquistadores y 
colonos españoles7. Por ello, el ayuntamiento

Arrieta. Pedro, Detalle del Plano de la ciudad de México donde se aprecia la ubicación de la universidad, 1737, MNH.

30 |  FEBRERO 2026



de la ciudad de México reaccionó de mane-
ra contraria, no solo frente a las denuncias 
de Zumárraga, sino también frente al proyec-
to de crear una universidad. La resistencia a 
la creación de la universidad evidencia que el 
control del saber y de las instancias de auto-
ridad intelectual era un asunto profundamente 
político. La universidad propuesta por Zumá-
rraga no era neutral: implicaba la consolida-
ción de un poder eclesiástico capaz de cues-
tionar los abusos cometidos por los colonos. 
La universidad terminó por crearse en 1551, 
de acuerdo a lo que proponían los conquis-
tadores: como un espacio para la formación 
de sus hijos nacidos en la Nueva España.8

En este sentido, las propuestas educativas 
de carácter universitario del primer obispo im-
plicaban una transferencia de los modelos 
europeos para ser aplicados a una sociedad 
nueva y muy diferente. Lo que también termi-
naría por alterar esos modelos originales. Su 
proyecto universitario respondía a necesida-
des concretas de la situación colonial y estaba 

orientado a reforzar la evangelización.

Fray Juan de Zumárraga desempeñó un pa-
pel decisivo en esos y otros proyectos educa-
tivos novohispanos. Recuérdese su esfuerzo 
para introducir la primera imprenta en Améri-
ca o para erigir el primer convento femenino. 
Su intervención en el Colegio de Tlatelolco 
y su propuesta de fundar una universidad en 
México revelan una mente que comprendió el 
sentido y las funciones que la ciencia y el co-
nocimiento debían cumplir en la Nueva Es-
paña de aquella primera mitad del siglo XVI.

Placa conmemorativa de la Real y Pontificia Universidad de 
México

NOTAS
1    Juan de Zumárraga, “Instrucción de don fray Juan de 
Zumárraga a sus procuradores ante el Concilio Universal. 
México, febrero de 1537”, Mariano Cuevas, Documentos 
inéditos del siglo XVI para la historia de México, México, 
Editorial Porrúa e Hijos, 1975, pp. 65-66.
2    El virrey Antonio de Mendoza da cuenta de la apertura del 
colegio de Tlatelolco en una carta a Carlos V, del 10 de diciembre 
de 1537. El texto es reproducido por S. Méndez Arceo, La Real 
y Pontificia Universidad de México. Antecedentes, tramitación 
y despacho de las reales cédulas de erección, México, UNAM, 
1990, pp. 107-109. 
3    “Carta a S. M. del Obispo Fuenleal, 8 de agosto de 1533” 
citada por Mariano Cuevas, Historia de la Iglesia en México, 
México, Editorial Porrúa, 2003, vol. I, p. 386, 5 vols.
4    Así lo había expresado Rodrigo de Albornoz el 15 de 
diciembre de 1525, “Carta del contador Rodrigo de Albornoz, al 
emperador”, J. García Icazbalceta, Colección de documentos 
para la historia de México, 3ª. ed. facsimilar, México, Editorial 
Porrúa, 2004, t. 1, p. 501.
5    Véase nota 1.
6  Juan de Zumárraga, “Instrucción de don fray Juan de 
Zumárraga a sus procuradores …”, pp.63-71.
7    Véase la oposición del ayuntamiento de la ciudad de México 
en la sesión del ayuntamiento del 9 de enero de 1537, Guía de 
las Actas de Cabildo de la Ciudad de México. Siglo XVI, coord. 
por E. O’Gorman, México, Fondo de Cultura Económica, 1970, 
p. 140.
8    Armando Pavón Romero, El gremio docto: organización 
corporativa y gobierno en la Universidad de México en el siglo 
XVI, València, Universitat de València, 2010, pp. 382. 

FEBRERO  2026  |                      31



Gualdi, Pietro, Interior de la Universidad de Méxi-co, 1841, Litografía, Colección privada

Firma autógrafa de fray Juan de Zumárraga, in-quisidor apostólico de México.

32 |  FEBRERO 2026



DATOS CURIOSOS EN SAN 
FELIPE DE JESÚS

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

M. Iltre. Cango. Luis Felipe García Álvarez
Canónigo hospitalario de la Basílica de Guadalupe

l inicio de la vida de San Felipe de 
Jesús fue el día de “Santiago y Fe-
lipe Apóstoles”: 1° de mayo (1571).

El galeón de ida a Manila, Filipinas, se llamaba 

“Santiago Apóstol”, y el galeón que lo regresa-
ría a México y que sufrió el embate de dos tifo-
nes “san Felipe Apóstol”; él nació el día de esos 
santos y, fue finalidad de su vida: dar testimonio 
y ser apóstol.

Jesucristo y Felipe de Jesús fueron traspasa-
dos y crucificados.

Felipe de Jesús fue “Beatificado” el día de la 
“Santa Cruz” (exaltatio - 14 de septiembre) y 
bautizado en el día de la “Santa Cruz” (inventio 
– 3 de mayo); y murió crucificado.

Felipe de Jesús fue “Canonizado” el domingo 
de Pentecostés y el día de su muerte llovió una 
especie de fuego.

Según la tradición Jesucristo fue asistido por 
“La Verónica”, y san Felipe de Jesús fue asis-
tido por la sierva de Dios “Gracia Hosokawa”.

Felipe de Jesús murió en la fiesta de “santa 
Águeda” y ella tenía más o menos la misma 
edad, ambos son patrones de la juventud en su 
patria.

Al dar la vida Cristo, hubo tinieblas y temblor, 
cuando murió Felipe de Jesús, también hubo 
fuego y temblor.

San Juan Diego Cuauhtlatoatzin representa a 
los indígenas de México y, san Felipe de Jesús 
representa a los criollos. De ambas razas nace-

E
San Felipe de Jesús, siglo XVIII, Museo Nacional del 
Virreinato

FEBRERO  2026  |                      33



rá el glorioso mestizaje.

Contemplamos a santa Águeda y san Felipe, 
inmolados con heridas en el pecho.

La pila donde fue bautizado Felipe de Jesús se 
encuentra en la Catedral Metropolitana Prima-
da de México (existen algunos datos del origen 
de la pila): que era la del Sagrario Metropolitano 
de México, donde pudo haber sido bautizado; 
otros la colocan en el templo de Regina Coeli 
(a espaldas de la casa donde vivía); en la In-
maculada Concepción Tlaxcoaque, también co-
nocida como Concepción “Salto del Agua”, Pa-
rroquia de españoles (existían parroquias para 
indígenas); otros ubican su origen en el Estado 
de Guerrero.

Es patrón de la Ciudad de México (México), la 
prefectura de Nagasaki (Japón), las ciudades 

de Santa Cruz del Quiché (Ciudad de Eternos 
Celajes, Guatemala); Ozatlán (departamento 
de Usulután, El Salvador) y, El Viso del Alcor 
(provincia de Andalucía, Sevilla, España).

San Felipe de Jesús es patrón de la Arquidió-
cesis de México. También es patrón de algu-
nos seminarios dentro de los Estados Unidos 
Mexicanos, y patrón de otros seminarios en el 
extranjero.

Es patrono de los gremios de plateros, graba-
dores, troqueladores, joyeros y artesanos.

Santa Águeda es patrona contra los terremotos 
en Cecilia y Cerdeña (ocasionados por el vol-
cán “Etna”), Felipe de Jesús también en Coli-
ma, Villa de Álvarez y por el “volcán de Colima”.

Jesucristo y Felipe de Jesús fueron descendi-

Montes de Oca, José María, Vida de Felipe de Jesús 
protomártir de Japón y patrón de su patria México, 1801.

Montes de Oca, José María, Vida de Felipe de Jesús 
protomártir de Japón y patrón de su patria México, 1801.

34 |  FEBRERO 2026



Capilla dedicada a San Felipe de Jesús en la Catedral Metropolitana de México

Montes de Oca, José María, Vida de Felipe de Jesús 
protomártir de Japón y patrón de su patria México, 1801.

dos de la cruz y entregados a su madre (“La Pie-
dad”: María Santísima recibe el cuerpo de su hijo 
Jesucristo, y Antonia en México también recibe 
el cuerpo de su hijo Felipe de Jesús). En ambos 
hubo soldados para cuidar que no se lleven el 
cuerpo (Jesús en el sepulcro, Felipe en la Cruz).

Es invocado para prevenir las erupciones del 
Volcán de Colima.

En 2012, fue nombrado por el Emmo. Dr. Nor-
berto Cardenal Rivera Carrera patrono de los 
jóvenes “Ni Nis” y de la generación “Millennials”.

“Dios le regaló a México un rosal:
santa María de Guadalupe,

México le corresponde
regalándole una higuera:

san Felipe de Jesús.”

FEBRERO  2026  |                      35



MÚSICOS EN EL SANTUARIO 
DE GUADALUPE 

ARTE Y CULTURA GUADALUPANA

M. Iltre. Cango. Dr. Gustavo Watson Marrón
Director de la Biblioteca Lorenzo Boturini y del Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe

ste artículo se presentó en la se-
gunda jornada del Congreso Jubilar 
Guadalupano, titulado “Santa María 
de Guadalupe: Esperanza que nos 

mueve en un amor que armoniza”. El encuentro 

fue organizado por la Coordinación de Pastoral 
de la Insigne y Nacional Basílica de Guadalu-
pe, en colaboración con el Colegio de Estudios 
Guadalupanos (COLEG) de la Universidad In-
tercontinental. El congreso se llevó a cabo en la

E

Velázquez, Diego, Tres músicos, ca. 1618, óleo sobre tela, Gemäldegalerie de Berlín

36 |  FEBRERO 2026



Plaza Mariana, del 20 al 22 de octubre de 2025.

Una obra piadosa importante a favor del San-
tuario de Guadalupe, fue fundada por Isabel 
Picazo de Hinojosa. Ella otorgó escritura el 31 
de julio de 1697 para que el arrendamiento de 
unas de esas casas en el portal de Santo Do-
mingo, que consistía en 390 pesos, se repar-
tiera 190 pesos en misas para varios días del 
año, y 200 pesos para pagar un organista, un 
bajonero y dos cantores, prefiriendo a la indios 
naturales del pueblo de Guadalupe, que asistie-
ran a todas las fiestas de la Virgen, a la misa y 
letanía todos los sábados del año, al cumplea-
ños y santo de doña Isabel, y a los tres días 
del jubileo de las 40 horas. Señalaba 50 pesos 
de salario anual a cada músico o cantor. El 18 
de septiembre de 1699 Isabel Picazo murió, 
y su hijo, el Pbro. Buenaventura de Medina y 
Picazo, quedó como patrono de la obra.1 Poco 
después de 1710 se empezaron a pagar a los 
4 músicos los 50 pesos, además Medina dio 
más dinero, para que con los réditos hubiera 
otros 4 músicos con el salario de 12 pesos y 
medio. Los 4 que ganaban menos podían pa-
sar, cuando vacare la plaza, a ganar 50 pesos. 
Para 1719 ya estaba bien establecido esto. La 
mayoría de los nombrados en esta obra pía 
eran indígenas.2 Para mayo de 1794, el Ca-
bildo de Guadalupe realizó una conmutación, 
ya sólo se pagarían las plazas de dos indios 
cantores ganando 100 pesos cada uno, pues 
lo que se percibía de réditos había disminuido.3  

Debido a que una parte de la vida del Santua-
rio de Guadalupe estaba ordenada a la liturgia, 
los músicos tenían una función importante. En-
tre ellos destacaba el organista, que tenía el 
cuidado de ese instrumento musical, y estaba 
obligado a tocarlo en la misa mayor, en la Sal-
ve, y en todas las funciones que celebrara la 
comunidad. Su plaza se proveía por concurso. 
Debía templar el órgano y enseñar a alguno de 
los niños colegiales que quisiera aprenderlo, 
igualmente tocar el clavecín la Semana Santa 
y algunos otros días. Su salario anual era de 
350 pesos. Durante sus ausencias debía po-
ner sustituto, y no siendo apto éste, el Cabildo 
podía poner al sujeto que mejor le pareciere, 
pagándolo de la renta del organista.4 Desde

noviembre de 1793 también hubo un segundo 
organista.5 Había además un mozo llamado 
fuellero, quien daba mantenimiento al órgano, 
con un salario de dos reales y medios diarios.6

Otro cargo era el sochantre, encargado de diri-
gir el coro. Esta plaza tenía en 1786 una dota-
ción de 300 pesos anuales. Según los estatutos 
de ese año se escogía por medio de examen, 
aplicado por un músico experimentado que el 
Cabildo designaba. Si no se presentaban cléri-
gos, podía ser elegido un seglar. Debía cantar 
en todos los oficios divinos, así como proce-
siones, entierros de capitulares, aniversarios y 
celebraciones extraordinarias, dando la entona-
ción a los himnos, cánticos, salmos, antífonas y 
responsorios. Tenía que estar un cuarto de hora 
antes de que comenzara el coro, para registrar 
los libros, de los cuales era el responsable de 
su aseo y custodia. Por último, debía dar la lec-
ción de canto llano a los niños del Colegio de 
Infantes, por espacio de una hora, 3 veces a 
la semana. A veces el Cabildo le pedía exami-
nar a los que pretendían la plaza de salmista.7

Los estatutos de 1786 señalan que poco antes 
se habían creado 4 plazas de salmistas, que 
se proveían fijando edictos para examen de 
su habilidad, dos ganaban 250 pesos al año y 
los otros dos 200. Su obligación era asistir a 
las horas canónicas y demás funciones, can-
tando los salmos. Los de 250 pesos debían 
suplir al sochantre en los días que faltara.8

Existía también un maestro de capilla, quien 
daba lección de música a los infantes, tanto del 
canto figurado como de algunos instrumentos, 
y en las funciones religiosas que ya tenían una 
dotación debía encargase de traer música a sa-
tisfacción del Cabildo, y además dirigir los en-
sayos de la escoleta varios días de la semana.9   

Los cantores eran llamados coristas. Existieron 
para el servicio del coro desde el inicio de la Co-
legiata. Había un determinado número de plazas 
para ellos, en 1751 eran 3, para 1760 existían 
4, número se mantuvo todo el resto del s. XVIII. 
Debían saber por lo menos pronunciar el latín.10

A partir de julio de 1751, se comienzan a poner 

FEBRERO  2026  |                      37



en los cuadrantes de asistencia al coro algunos 
músicos como ministros del Santuario, entre 
ellos José de Mendoza -que 3 años más tar-
de será organista-, así como tres indígenas: 
Manuel Antonio, Pedro José y Juan de la Vir-
gen, a los que desde septiembre de 1752 se 
les agrega José Rojas. Desde ese momento 
el número de músicos indígenas fue variable, 
pero el Santuario de Guadalupe tuvo al me-
nos uno hasta febrero de 1772.11 Sin embargo, 
hubo periodos en que se experimentó escasez 
de músicos, y así el 26 de enero de 1759 el 
canónigo Castillo dijo al Cabildo haber habla-
do con al arzobispo Rubio y Salinas de “la ino-
pia de músicos, que hay en nuestra Iglesia”.12

También hubo casos de músicos que prestaron 
sus servicios sin cobrar, por amor a la Virgen. 
Así el 21 de agosto de 1761 el Cabildo leyó un 
escrito de José Pardo de Lago, principal arpis-
ta que fue de la Catedral Metropolitana, por el 
que pedía ser admitido por uno de los minis-
tros de Guadalupe, obligándose a servir en las 
funciones que se le mandaren, sin estipendio 
alguno, por la “ingentísima devoción que tiene 
a Nuestra Señora”; obviamente fue admitido y 
con el tiempo llegaría a ser maestro de capilla.13

En 1772 ocho músicos (un maestro de capilla, 
6 instrumentistas y uno de canto figurado), le 
escribieron al Cabildo, señalándole que deseo-
sos de emplearse en el servicio de la Santísi-
ma Virgen de Guadalupe, con el más fervoroso 
afecto, para que el culto de sus alabanzas tu-
viera aquel auge y lucimiento que todos anhe-
laban, se ofrecían voluntariamente y se obliga-
ban a formar una capilla de música completa, 
bajo algunas capitulaciones.14 El documento 
que surgió por este ofrecimiento fue el concor-
dato realizado entre el Cabildo de Guadalupe 
y los músicos el 7 de julio de 1772. Las capi-
tulaciones eran las siguientes: 1ª. Serán reci-
bidos como ministros de la iglesia, y por tanto 
puestos en el cuadrante. 2ª. Gozarán los fueros 
y exenciones de los ministros, entre ellos ser 
enterrados en la Iglesia Colegiata. 3ª. Que to-
das las funciones pagadas y funerales -que no 
fueran las de los prebendados o ministros de 
la Colegiata-, no las puedan hacer otros músi-
cos, aunque fueran de la Catedral. 4ª. Que se

nombre un maestro de capilla para que esté al 
frente de la escoleta, dirija los ensayos y repar-
ta el trabajo y emolumentos a los músicos. 5ª 
Que siga el Cabildo pagándoles como se ha 
acostumbrado hacerlo hasta ahora. 6ª. Si algu-
no faltare, por muerte, expulsión o causa justa, 
ocupe su lugar alguien que sea legítimo espa-
ñol o indio puro, haciendo examen, al cual califi-
carán el maestro de capilla y dos comisionados 
del Cabildo. 7ª. Que se les dé una casa donde 
descansar o dormir cuando sea necesario, y 
guardar los instrumentos y ropa. 8ª. La Cole-
giata costeará los instrumentos voluminosos, 
como contrabajo, arpa, clavecín, clarines, trom-
pas y timbales, para que éstos no tengan las 
contingencias que puedan ocurrir al ser  trans-
portados, y los niños infantes también puedan 
aprender a tocarlos; asimismo mantendrá la 
cabalgadura al maestro de capilla, para que 
pueda acudir los días que fueren necesarios.

Serrano, Manuel, detalle de El jarabe, 1857,  óleo sobre 
tela, tomado de La música de la Colonia a la Independencia, 
Serie Estampas de la Independencia, CULTURA, INEHRM, 
2021

38 |  FEBRERO 2026



9ª. Los músicos deberán asistir sin falta a la es-
coleta, en los días que se asignaren para ello. 
10ª. Que se les hagan atriles, con las armas 
gravadas o pintadas, así de la Colegiata como 
del rey. 11ª. Que no se les prive de hacer otras 
funciones de lustre y honor en otras partes. 
12ª. En caso de ausencia de alguno por gra-
ve ocupación, puedan poner otro en su lugar.

A su vez los músicos se obligaban a: 1º. Des-
empeñar las funciones que hubiese en la igle-
sia que por su magnitud pedían coros sepa-
rados, y llevar en esas ocasiones a todos los 
compañeros que fueren necesarios, partiendo 
con ellos los emolumentos. 2º. Hacer todas las 
funciones que se habían acostumbrado hacer, 
por el mismo estipendio que se tenía, a saber, 
los días de San José, Corpus Christi, San Pe-
dro Apóstol, Ascensión del Señor, Asunción de 
María, Inmaculada Concepción, Aparición de 
la Virgen de Guadalupe (vísperas, maitines y 
misa), los tres días del jubileo circular, el Sába-
do de Gloria y el canto del Miserere en la Se-
mana Santa. 3º. Asistir al coro de la Colegiata 
de traje talar y sobrepellices azules, “con pelu-
cas [para] que se distingan ser ministros de la 
Capilla de Nuestra Señora de Guadalupe”. 4º. 
Podrían ser multados por ausencias o compor-
tamiento indebido, y dichas multas se sacarían 
de sus obvenciones y aplicarían a la fábrica de 
la iglesia. 5º. Sujetarse a la corrección del Abad 
y Cabildo, y en caso necesario pueden ser 
despojados por ellos del empleo. Los músicos 
que firmaron fueron: Joseph Pardo del Lago 
(maestro de capilla), los instrumentistas Pedro 
José Martínez Valdez, Juan Salgado, Francis-
co Lozano, Miguel Sánchez, Mariano Aguiña-
ga, Anastasio Aguiñaga; y el músico de canto 
figurado José Vergara.15 Este grupo todavía 
continuaba sirviendo a la Colegiata en 1787.16

En muchas actas capitulares hay quejas de 
los músicos por lo económico, sobre todo 
entre 1785 y 1795. Así el 16 de marzo de 
1786 el Cabildo leyó un memorial del so-
chantre, los coristas y el organista, que pe-
dían aumento de sus rentas, y trata de las 
necesidades por las que estaban pasando:

pues aunque antes las padecieramos, 

aún no eran tantas como han sido desde que 
están los víveres tan costosos, más que en 
otra parte, en Guadalupe; pues no nos alcan-
zaban nuestras rentas ni aun para mal comer, 
aparte de ser necesario el vestuario para no-
sotros, y nuestras familias: […] hallamos no 
ser posible aguantar ni aun otro mes sin ver-
nos ahogados por ser tantas dependencias 
[…] En cuyos términos: a Vuestra Señoría 
Ilustrísima pedimos encarecidamente se sir-
va [...] providenciar en la presente petición a 
fin de no dejarnos perecer, pues así lo espe-
ramos de su mucha caridad, y buen celo.17

La situación de los músicos mejoró gracias a 
la labor del canónigo doctoral Francisco Beye 
de Cisneros (1791-1807). En la difícil situa-
ción económica que vivía la Colegiata a fi-
nes del s. XVIII, una solución que tuvo mucho 
éxito fue buscar de la Real Renta de Lotería 
el que hubiera sorteos a beneficio del San-
tuario, los cuales durarían hasta el año 1867.

La primera mención del tema se hizo en el 
Cabildo de Guadalupe el 22 de noviembre de 
1793. El doctoral Beye de Cisneros informó del 
buen estado que tenía el expediente para que 
se hiciera una lotería para la obra de la iglesia, 
debido a las reparaciones que se estaban lle-
vando a cabo, a causa de la construcción del 
templo de las Capuchinas que se hizo al lado, y 
que afectó a la Iglesia Colegiata.18

El plan funcionó y el 21 de febrero de 1794 el 
virrey segundo conde de Revillagigedo dio una 
orden en la que señalaba que con el fin de facili-
tar el caudal suficiente para que se continuara y 
concluyera la obra del reparo de la Colegiata de 
Guadalupe, había resuelto en junta superior de 
Real Hacienda, que se llevara a efecto, de parte 
de la Real Renta de Lotería, una rifa trimestral.19

El primer sorteo se efectuó el 27 de marzo de 
1794. En total hubo 45 rifas desde 1794 has-
ta 1800.20 El 11 de junio de 1799 el virrey Mi-
guel José de Azanza pidió opinión al Cabildo 
de Guadalupe para que los billetes sobran-
tes de la rifa grande de Guadalupe jugaran 
en otro sorteo pequeño. El Cabildo aceptó la 
propuesta.21 A estos sorteos se les llamó rifas

FEBRERO  2026  |                      39



pequeñas de Nuestra Señora de Guada-
lupe, y comenzaron a partir del año 1800.

El 11 de marzo de 1800 Azanza firmó un oficio 
dirigido al doctoral de la Colegiata Francisco 
Beye de Cisneros, en el que en respuesta a la 
instancia que éste hizo de que se aumentaran 
4 sorteos anuales, semejantes a los menores, 
pero destinados a la subsistencia de ministros 
de coro y capilla, accedía el virrey. En 1801 co-
menzaron los sorteos para este fin, ese año hubo 
4, y se alcanzaron 10 565 pesos de utilidades.22  

Estos sorteos siguieron varios años más y con 
sus utilidades se sostuvo la capilla de música.

Hay un reglamento de asistencias a que estaba 
obligada la Capilla de Música de la Colegiata 
de Guadalupe, del 14 de noviembre de 1812, 
que señala que el número de asistencias de 
los músicos que tocaban el violín, trompetas y 
tímbalos eran 223 al año; los de voces, oboes, 
violoncello, contrabajo y fagot 237 al año. Era 
obligatoria la asistencia de la orquesta a los en-
tierros y honras fúnebres de los capitulares, las 
religiosas Capuchinas y los regidores de la Villa 
de Guadalupe, y en la entrada del virrey y del 
arzobispo a la Ciudad de México, cuando asu-
mían el cargo, al Te Deum. También en la jura del 
rey, o en las honras fúnebres del rey, del Sumo 
Pontífice y del arzobispo. Había un calendario 
bastante detallado de todas las asistencias obli-
gatorias de los músicos.  Este reglamento se 
reimprimió en 1835, y se señala en una de las 
advertencias finales que al que se le notare es-
tar perturbado de la cabeza a causa de algún 
exceso en la bebida podrá perder la plaza.24

caja 302, libro 2, f. 118; caja 303, libro 1, f. 128r.; caja 308, libro 
1, fs. 78v.-79r. y 94r.; caja 336, exp. 120; Cuadrantes de julio de 
1751 y marzo de 1754, en caja planera 1; Cuadrante de enero 
de 1770, en caja planera 3; Cuadrante de noviembre de 1821, 
en caja planera 8. 
5   Era Juan Rétiz, sobrino del primer organista Manuel del 
Valle, con una renta anual de 100 pesos; permanecerá en el 
puesto hasta febrero de 1825. Cfr. AHBG, caja 307, libro 1, fs. 
278r.-279r.; caja 342, exp. 95; Cuadrante de febrero de 1825, 
en caja planera 8.
6    Cfr. AHBG, caja 357, exp. 26, f. 51r.
7     Cfr. Ibidem, fs. 49v.-50r.; AHBG, caja 339, exp. 22. El primer 
sochantre fue el clérigo José Valadez (1º de julio de 1751- 22 
de diciembre de 1768). Sus sucesores fueron Miguel Camacho 
(1769 - 30 de mayo de 1775), Andrés Valadez (9 de junio 
1775 - 11 de diciembre de 1792), José Rómulo Bárcena (7 de 
diciembre de 1792- 24 de mayo de 1800). Cfr. AHBG, caja 337, 
exp. 34; caja 14, libro 3, fs. 19v. y 59v.; caja 97, exp. 12, f. 14; 
caja 435, libro 1, f. 4r.; caja 303, libro 1, fs. 60r. y 61; caja 307, 
libro 1, fs. 147r.-148r.; Cuadrante de diciembre de 1768, en caja 
planera 2.
8     Cfr. AHBG, caja 357, exp. 26, f. 50v.
9    Ocuparon ese puesto José Pardo del Lago, (julio de 1772 - 
mayo de 1773); Miguel Gálvez (junio de 1773 a junio de 1788), 
Manuel del Valle (17 de junio 1788-mediados de 1796). 
Cfr. AHBG, caja 305, libro 2, fs. 58v.-60r.; caja 343, exp. 110; 
Cuadrantes de julio de 1772 y mayo y junio de 1773, en caja 
planera 3.
10   Cfr. AHBG, caja 301, libro 1, f. 53; caja 83, exp. 31, f. 1r.
11   Juan de la Virgen y José Rojas desaparecen del cuadrante 
en octubre de 1755 y Pedro José en mayo de 1759. El indígena 
Manuel Antonio permaneció como músico hasta su muerte 
el 6 de julio de 1762, y fue reemplazado por Pedro José, por 
segunda vez, el 1º de febrero de 1763, permaneciendo hasta 
febrero de 1772. Cfr. AHBG, Cuadrantes de julio de 1751, 
septiembre de 1752, octubre de 1755, febrero y mayo de 1759, 
en caja planera 1; Cuadrantes de julio de 1762 y febrero de 
1763, en caja planera 2; Cuadrante de febrero de 1772, en caja 
planera 3.
12   Cfr. AHBG, caja 303, libro 1, f. 228r.
13   Cfr. Ibidem, f. 339r.
14   Cfr. AHBG, caja 340, exp. 74, f. 1r.
15   Cfr. AHBG, caja 358, exp. 33.
16   Cfr. AHBG, Cuadrantes de 1772 y 1778, en caja planera 3; 
caja 342, exp. 14.
17   AHBG, caja 304, libro 2, fs. 142r.-143r.
18   Cfr. AHBG, caja 307, libro 1, f. 281v.
19   Cfr. AHBG, caja 97, exp. 34, f. 2.
20   Cfr. AHBG, caja 15, libro 5; caja 44, libro 3; caja 99, exp. 
52, f. 2r.
21   Cfr. Archivo General de Indias, Estado, 24, n. 56 (1), fs. 1r.-
2r.; AHBG, caja 308, libro 2, f. 30.
22   Cfr. AHBG, caja 373, exp. 37; caja 244, exp. 46.
23   AHBG, caja 440, exp. 23.
24   AHBG, caja 157, exp. 17.

NOTAS
1   Cfr. Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe [en 
adelante AHBG], caja 89, exp. 12, f. 2r.; caja 76, exp. 15, fs. 
2v.-5r.
2       Cfr. Archivo General de la Nación [en adelante AGN], Bienes 
nacionales, vol. 718, exp. 7; AHBG, caja 400, expedientes 
10, 20 y 21; caja 406, exp. 7; Archivo Histórico de la Catedral 
Metropolitana de México [en adelante AHCMM], Libro 32, f. 29r.
3     Cfr. AHBG, caja 307, libro 1, f. 341v.
4   Cfr. AHBG, caja 357, exp. 26, f. 51r. El primero que se 
menciona en ese puesto es José Mendoza (marzo de 1754-11 
de enero de 1756). Siguieron Julio del Valle (24 de septiembre 
de 1756-25 de enero de 1770); su hijo Manuel del Valle (30 de 
enero de 1770- mediados de 1796); Magín Ginesta (el 30 de 
septiembre de 1796- 17 de noviembre de 1821). Cfr. AHBG,   

40 |  FEBRERO 2026



C
or

re
a,

 J
ua

n,
 L

os
 á

ng
el

es
 m

ús
ic

os
, s

ig
lo

 X
VI

II 
ól

eo
 s

ob
re

 te
la

, M
us

eo
 N

ac
io

na
l d

e 
Ar

te

FEBRERO  2026  |                      41



CIERRE DEL JUBILEO 2025 
PEREGRINOS DE ESPERANZA

BREVES

El pasado 6 de enero de 2026, en la celebra-
ción de la Epifanía del Señor, se realizó el rito 
del cierre de la Puerta Santa de la Basílica 
de San Pedro por el Papa León XIV, quedan-
do así clausurado oficialmente el Año Jubilar 
de Esperanza que inició el 24 de diciembre 
de 2024, inaugurado por el Papa Francisco. 

Con una procesión llena de solemnidad hacia 
la Puerta Santa, el Papa León XIV se detuvo, 
se arrodilló, se mantuvo en oración silenciosa y 
más adelante cerró los dos grandes batientes de 
bronce, concluyendo así el rito público que seña-
la el final del Año Santo, siguiendo la tradición vi-
gente desde el Jubileo de 1975, y posteriormen-
te simplificada por San Juan Pablo II en 2000.

El Pontífice recordó que, aunque la Puer-
ta Santa se cierre físicamente, el acceso a 
la misericordia de Dios nunca se clausura: 
el Buen Pastor, afirmó, mantiene siempre 
abierta la puerta de su corazón para aco-
ger a quienes llegan cansados y agobiados.

La clausura del rito dio paso, ya en el interior 
de la basílica, a la celebración de la Santa Misa 
de la solemnidad de la Epifanía del Señor, con 
la que el Papa culminó litúrgicamente una jor-
nada marcada por la gratitud y la esperanza.

En continuidad con los últimos jubileos, el rito 
no incluyó la antigua costumbre de levantar 
inmediatamente un muro de ladrillos tras la 
clausura. Esa labor se llevó a cabo diez días 
después, y de forma privada, bajo la responsabi-
lidad de la Oficina de Celebraciones Litúrgicas.

En el muro se colocará la tradicional cápsula 
metálica que contiene el acta oficial del cie-
rre, monedas acuñadas durante el Jubileo 
y las llaves de la Puerta Santa: signos mate-
riales destinados a custodiar la memoria de 
este Año Santo para las generaciones futuras.

Este Jubileo se destaca porque es la prime-
ra vez, desde el año 1700, que un Papa in-
augura un Año Jubilar, el 24 de diciembre de 
2024 con el Papa Francisco, y lo clausura su

42 |  FEBRERO 2026



sucesor León XIV el 6 de enero de 2026.

León XIV ya ha anunciado que el próximo Jubileo será en 2033, para conmemorar la 
muerte y resurrección de Cristo en el año 33 d.C., nombrado Jubileo de la Redención.

FEBRERO  2026  |                      43



ESTA
CIO

N
A

M
IEN

TO
S

 D
E LA

 BA
SÍLICA

 D
E G

U
A

D
A

LU
PE

Te recordam
os que contam

os con el servicio de estacionam
ientos 

totalm
ente accesibles, seguros y con excelentes horarios.

N
o arriesgues tu vehículo

Estacionam
iento M

isterios

H
orario: 06:00 - 21:00 h.

Estacionam
iento Fray Juan de Zum

árraga

H
orario: 06:00 - 21:00 h.

Estacionam
iento Plaza M

ariana

H
orario: 08:00 - 18:00 h.


